

# احسان المحسن بإحسان حاتم الانبياء من المعنى المعنى وتصوف من من المعنى ورتصوف

# نویسنده:

عبدالصديق آخوند كشميري

حافظ کل قرآن، مدرس حوزه، کارشناس علوم قرآن و حدیث، کارشناس ارشد علوم قرآنی تفسیر، دانشجوی دکترای زبان و ادبیات عرب احسان المحسن باحسان خاتم الانبياء: (شناختی در تصوف)/ نویسنده عبدالصدیق آخوندکشمیری

پدیدآور: آخوند کشمیری، عبدالصدیق، ۱۳۵۸

تاریخ اثر: ۱۳۹۰.

موضوع: 👊 تصوف -- دفاعیهها و ردیهها

🕮 تصوف-- جنبههای قرآنی

🏎 تصوف -- احادیث اهل سنت

🏜 احادیث اهل سنت -- قرن ۱۴

شرح: ۱۳۱ ص.

نا<sup>شر:</sup> گرگان: انتشارات نوروزی

شابک: ۳۲۷۵۱۵۲۹۸۹۹

شماره بازیابی دیوی: ۲۹۷/۸۶

شماره بازیابی کنگره: ۱۳۹۰ ۱۳لف۱۱ً/ ВР۲۹۵/۲

شماره کتابشناسی ملی: ۲۵۰۹۹۱۱

## فهرست مطالب

| این مجموعه با آیات قرآنی و احادیث نبوی تزئین شده است، خواهشمندیم در نگهداری آن کوشا باشید |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| مقدمه:                                                                                    |
| طريقت:                                                                                    |
| رقص و سماع:                                                                               |
| بهاءالدین نقشبندی را بهتر بشناسیم:                                                        |
| تفاسير آيهي ٢٣ سورهي زمر:                                                                 |
| ذكر چيست؟                                                                                 |
| بحث بدعت:                                                                                 |
| احكام تغبير:                                                                              |
| احادیث بدعت:                                                                              |
| اتّحاد در اسلام:                                                                          |
| آيا طريقت فرض است؟                                                                        |
| فحشاء چيست؟                                                                               |
| سخن پایانی:                                                                               |
| دناره و مأذن                                                                              |

این مجموعه با آیات قرآنی و احادیث نبوی تزئین شده است، خواهشمندیم در نگهداری آن کوشا باشید.





## بسم الله الرحمن الرحيم

إنَّ الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبهعم بإحسان إلى يوم الدين.

أمابعد:

### مقدمه:

\*الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُو الْأَلْبَابِ. (سوره الزمر آيه ١٨)

آن کسانی که به سخن گوش میدهند و از بهترین آن پیروی میکنند، ایشانند کسانی که الله ﷺ هدایتشان کرده و اینان خردمندانند. \*

برادران، دوستان و علمای عزیز؛ هدف ما از این تحقیق شناساندن اسلام راستین و پاک از بدعتهاست و یاری رساندن به کسانی که در این موارد منابعی در دست ندارند و تحقیق در قرآن و حدیث و جمعآوری آرای مفسّران بزرگ برای رساندن استدلال کافی و دلایل محکم است تا شبهات از میان برداشته شود تا دلهای اهل علم در این موارد به یقین رسیده دین عزیز را یاری دهیم و مردم عزیزمان را از دودلی در احکام آن آزاد کنیم.

برادران من؛ هر روز که می گذرد دین اسلام ضعیف تر می شود و من و شما و همه مسلمانان وظیفه داریم تا به دینمان یاری داده و مردم را از بدعات اَگاه کنیم و از بیراهه باز داریم.

\*عَنِ ابْنِ عُمَرَ عَنِ النَّبِيِّ أَنَّهُ قَالَ: «أَلاَ كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْوولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ». (صحيح مسلم ج١٢ص١٥٨)

آگاه باشید که همهی شما ولی هستید و همهی شما در برابر رعیّت خود مسئول هستید.\*

و خود و تمام مسلمانان را به راهی هدایت کنیم که الله ﷺ و رسولش ﷺ آن را انتخاب کردهاند و از کینه و کدورت دوری کنیم که بزرگترین مشکل ما در این زمان کینه و کدورت نسبت به همدیگر میباشد و از تعصّب بی جا دوری کنیم تا حقیقت بر ما آشکار شود و به فکر اسلام باشیم و تنها راه الله ﷺ را بگیریم و کسانی را یاری کنیم که حقیقت را می گویند و از الله ﷺ پروا دارند و از او می ترسند. و برای یاری دین اتّحاد لازم است و راهی، جز پایبندی محکم به قوانین اسلامی، ما را به اتّحاد نمی رساند.

برادران من، بیایید گروه بازی و حزب بازی را از میان برداریم و به سوی اسلام برگردیم و قرآن و سنّت را قانون خود بگیریم و دیگر قوانین را به این قانون الهی وارد نکنیم؛ زیرا تمام قوانین ساخت دست بشر ناقص و بی پایه است. برادران من؛ آگاه باشید که اسلام در خطر است. هر روز کسانی با ادّعاهای مختلف و دور از منطق اسلامی پیدا میشوند و برای خود حزبی تشکیل میدهند و به نام اسلام، ریشه ی اسلام را میسوزانند.

برادران من، بیایید از الله ﷺ و رسولش ﷺ پیروی کنیم. بیایید راهی را پیش بگیریم که صحابه ﷺ و علمای خودمان مانند الحاج مقصود آخوند یزدانی، الحاج نظر آخوند ماهری، الحاج سلطان محمّد آخوند حبیبلی، الحاج اُراز آخوند محمّدی، الحاج حبیب الله قاری یزدانی (حاج ایشان)، الحاج آتا نیاز آخوند بخارایی، الحاج بگ مراد ایشان سلاق و الحاج بایرام گلدی آخوند قرنجیک و الحاج عبدی جان آخوند نبوی نژاد و الحاج عطه چق آخوند چوگان و الحاج قره آخوند خواجه و الحاج حق بردی آخوند حبیبلی و الحاج شیری آخوند باغه و الحاج خواجه محمد قزلجه و علمای دیگری که به راه قرآن و سنّت بودهاند آن را در پیش گرفتهاند؛ زیرا همه یقین داریم که آنها اسلام راستین را اجراء می کردند و پیرو راه مصطفی ﷺ بودهاند.

هنوز در بین علمای ترکمن کسانی هستند که دلشان با اسلام واقعی است و از بدعات بیزارند و راه راست را میروند و از حزب بازیها بیزارند. هنوز زیادند کسانی که اسلام، تمام زندگیشان است، با نام اسلام زندهاند و با احکام آن راه خود





را پیش میبرند. هنوز کسانی هستند که به خاطر قرآن و فرمایشات آن به جهاد با نابکاران و بدعت گذاران و دین فروشان بر میخیزند و جانها و مالها فدا میکنند تا اسلام را زنده نگه دارند. هنوز نیز جوانان و علمایی هستند که آرامش اسلام در دلهایشان می تپد و کسانی از علماء هستند که می توانند یک جامعه ی بزرگ را با علم حقیقی اسلام به سوی سعادت ببرند.

این تحقیق کاملاً علمی بوده و برای هر استدلالی که آورده شده منبع مشخص و معتبر معرفی کرده است و با قرآن و سنّت رسولالله علله مطابقت دارد، تا شبههای در آن نباشد و علماء و جوانان را در این مورد آگاهی کامل دهیم.

چندی بود که به دنبال بدعتهایی که در جامعهی مسلمین و بخصوص ترکمن صحرا به وجود آمده و متأسفانه باعث شده که حزب بازیها در این دیار رو به افزایش نهد و دین عزیز به سُخره گرفته شود، به این فکر بودیم که آیا می شود راهی پیدا کرد که بتوان دلهای اهل علم را به سوی حقیقت هدایت کرد؟

با این امید که إن شاءالله علمای ما، مردم عزیز ترکمن را از این وهمی که در این دیار افتاده آگاه کنند و راهگشای سعادت ابدی باشند.

ما به این نتیجه رسیدیم که شاید بتوان با یک تحقیق کوتاه کسانی که منابعی در این موارد ندارند را آگاه کنیم و از مشکلات و مصایبی که بر سر دین عزیز اسلام و بخصوص مردم ساده دل ترکمن که بهترین قومی هستند، که به نظر خود بنده، از لحاظ دین و دیانت و پاکی روح، سرآمد بیشتر اقوام میباشند، آگاهی مختصری داده باشیم. وبالله التوفیق اللهم اهدنا الی صراطك المستقیم امین ثم امین یا رب العالمین.

### تحقيق:

چندیست گروههایی به نام تصوّف که بهتر است بگوییم متصوّفه (متصوفه کسانی که خود را صوفی معرفی می کنند و صوفی نیستند.) با کارهایی که آن را به دین نسبت می دهند و از دین می دانند و در حالی که این افعال مخالف و به سخره گرفتن دین و شریعت اسلام می باشد، باعث شده مردم ساده دل ما را به طرف خود کشیده و از یک طرف حزب خود را تبلیغ می کنند و از طرف دیگر منبع درآمدی را برای خود ایجاد می کنند تا از این راه هم به دین ضربه بزنند و هم خود را به عنوان پیر و اولیاء الله به مردم شناسانده و در میان آنها احترام و مقام کسب کنند.

برای باز شدن این موضوع اولین شرط آن است که بدانیم: هیچ کس جز پیامبران و ملائکه معصوم نیستند. (شهرستانی ج۱ص۱۶۷ – در سوره ی نساء آیه ی ۵۹ که در ذیل آن را مشاهده خواهید کرد، آمده است؛ «اطاعت کنید از الله ه و رسولش ه و رسولش اولوالامر و اگر در این میان اختلافی برایتان پیش آمد آن را به الله ه و رسولش اولوالامر و اگر در این میان اختلافی برایتان پیش آمد آن را به الله هرض کردن قول اولوالامر بر قرآن و سنّت می باشد که اگر مطابق با آن بود، عمل شود.) آیا پیروی از قرآن و سنّت می باشد که اگر مطابق با آن بود، عمل شود.) آیا پیر یا اولیاء الله معصوم است؟ آیا علمای ما معصومند؟ خیر و این برای همه ی ما آشکار است. پیر کیست؟

ولى (پير): \*أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ (٦٢) الَّذِينَ آَمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ (٣٣) (سوره يونس آيه ۶۳)

آگاه باشید که بر دوستان الله ﷺ بیمی نیست و غمگین نمیشوند. (۶۲) کسانی که ایمان آوردند و پرهیزگاری می کنند. (۶۳)\*

الله ﷺ در قرآن کریم متّقین و پرهیز کاران را به این شکل توصیف می کند:

\* لِلْمُتَّقِينَ (٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ (٤). (سوره بقره آيه؟)





متّقین: (۲) کسانی که به غیب مؤمن هستند و نماز بر پا میدارند و از آنچه الله ﷺ به آنها داده انفاق میکنند و به قرآن و آنچه از کتب آسمانی است و به روز آخر (قیامت) ایمان دارند.

آیا پیر جز کسی است که همه ی کارهای او شرعی و مطابق با قرآن و سنّت رسول الله همه میباشد؟ بله، هر کس که از «ابرار» است کارهای او با این دو منبع سازگار است و کسانی که این ادعاء را می کنند ولی عملشان با این دو یعنی قرآن کریم و سنّت رسول الله هم مطابقت ندارد، نه تنها پیر نیستند بلکه کذّاب و دروغگو به الله هم و رسولش هم مسلمانان است.

اختلافات در این دوره روز به روز بیشتر میشود و مردم نیز در این راستا قربانیهای این اختلافات شدهاند. چاره چیست؟ کدام گروه حقیقت است و کدام دروغ؟ با این سؤال بهترین جواب را باید از کلام الله ﷺ جست:

\*يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا (٩٥). (سوره نساء آيه ۵۹)

ای کسانی که ایمان آورده اید، اطاعت کنید الله ﷺ را و اطاعت کنید رسولش ﷺ را و صاحبان امر را، و هر گاه در چیزی نزاع (اختلاف) کردید، آن را به الله ﷺ و پیامبرش ﷺ ارجاع دهید، اگر ایمان به الله ﷺ و روز قیامت دارید، این برای شما بهتر و عاقبت و پایانش نیکوتر است.\*

آیا وقتش نرسیده که با این همه اختلاف، سرمشق خود را این آیه قرار دهیم و خود را از قید حزب بازیها که بر باد دهنده ی دین و ناموسمان است، آزاد کنیم. در این دوره که صاحبان امر ما اعتقادات و افکار مختلف دارند و هر کدام برای خود راهی را برگزیدهاند و با یکدیگر اختلافهای فاحشی دارند و در این میان بعضیها همدیگر را مرتد میخوانند، بهتر است که به الله هو و رسولش تا رجوع کنیم و تا زمانی که صاحب امر غیر از سخن این دو نگویند، اطاعت نکنیم. الله هد در آیه ی ۱۲۳ نساء می گوید:

\*لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَا أَمَانِيٍّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ وَلَا يَجِدْ لَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا (١٢٣). (سوره نساء آيه ١٢٣)

پاداش و کیفر به دلخواه شما و به دلخواه اهل کتاب نیست، هر کسی بدی کند، در برابر آن کیفر میبیند، و جز الله پرای خود یار و مددکاری نمییابد.\*

و خود را تعیین کنندهی پاداش و عقاب می داند و عمل به دستورات او، ما را به سعادت می رساند.

قرآن حکیم کسانی را که با کتاب الله حکم نکنند، کافر میداند:

\* وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (٤٤). (سوره مائده آيه ٤٢)

و هر که بر وفق آیاتی که الله ﷺ نازل کرده است حکم نکند، کافر است.\*

بر ما لازم است تا از قرآن غافل نشویم و احکام خود را از کتاب الله بگیریم و به سوی گمراهی نرویم و غافل بودن از قرآن، گمراهی آشکاری است که ما را به سوی ضلالت راهنمایی می کند.

\*قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ (٢٩). (سوره توبه آيه ٢٩)

با کسانی از اهل کتاب که به الله ﷺ و روز قیامت ایمان نمی آورند و چیزهایی را که الله ﷺ و پیامبرش ﷺ حرام کرده است بر خود حرام نمی کنند و دین حق را نمی پذیرند جنگ کنید، تا آنگاه که به دست خود در عین مذلّت جزیه بدهند.\*

این آیهی مبارکه در بارهی اهل کتاب نازل شده ولی احکام آن شامل ما امّت مسلمان نیز میشود زیرا کسانی در بین مسلمانان هستند که حلال الله ﷺ را حرام میانگارند و حرام الله ﷺ را حلال میدانند. این افراد مسلمان نیستند و





مقابله با آنها برای ما واجب است. و دین اسلام را به سخره گرفتهاند و با اسم اسلام، هوا و هوسهای خود را اجراء می کنند.

\*فَإِنْ آَمَنُوا بِمِثْلِ مَا آَمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكْفِيكَهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (۱۳۷). (سوره بقره آیه ۱۳۷)

پس اگر به مانند آنچه شما بدان ایمان آورده اید، ایمان آورند همانا به حق ّراه یافتند، و اگر روی برتابند جز این نیست که در ناسازی و ستیزند و الله ﷺ تو را از شر و گزند آنها نگاه خواهد داشت. و اوست شنوا و دانا.

### طريقت:

با این مقدمه و با امید به نتیجه بخش بودن این تحقیق، در اول تعریف کوتاهی از تصوّف می آوریم و بعد از آن به بدعت هائی که به نام صوفیه انجام می شود را با خلاصه ای توضیح به آیه های قرآن و تفاسیری که در این باره آمده موکول می کنیم. برای تعریف تصوّف سری به قرآن واحادیث نبوی می زنیم و نگاهی به آن می اندازیم باشد که راهنمای ما شود.

در بدو امر به حديث شريف رسول الله عَلَّهُ بر مي خوريم كه ايمان و اسلام و احسان را تعريف مي كند و مي فرمايد:

\*عن عُمَرُ بْنُ الْحُطَّاب، قَالَ: بَيْنَا نَحْنُ عِنْدَ رسول الله ذَاتَ يَوْمٍ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلَّ شَدِيدُ بَيَاضِ الشِّياب، شَدِيدُ
سَوَادِ الشَّعْرِ، لاَ يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السِّفَرِ، وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النِّبِيّ. فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَصَعَ كَفَيْهِ
عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمِّدُ! أَخْبِرْنِي عَنِ الإِسْلاَمُ؟ فَقَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الإِسْلاَمُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلهَ الله وَأَن مُحَمِّدا رَسُولُ اللهِ، وَثُقِيم الصَّلاَةَ، وتُوْتِي الزِّكَاةَ، وتَصُومُ رَمَضَانَ، وتَحُجِّ الْبَيْت، إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً»

قَالَ: صَدَقْت. قَالَ فَعَجِبْنَا لَهُ، وَثُقِيم الصَّلاَةَ، وَتُوْتِي الزِّكَاةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ، وَتَحُجِّ الْبَيْت، إِن اسْتَطَعْت إِلَيْهِ سَبِيلاً»

قَالَ: صَدَقْت. قَالَ فَعَجِبْنَا لَهُ، وَتُقْمِى وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ عَنِ الإِعْمَانِ!. قَالَ: «أَنْ تُوْمِنَ بِالله، وَمُلاَئِكَتِهِ، وَكُثْبِه، وَالْيُومُ الآخِرِ، وَتُوْمِنَ بِالْقَدَرِ حَيْرِهِ وَشَرِّهِ عَنِ السَّاعَةِ؟. قَالَ: «مَا الْمَسْوُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ» قَالَ: وَالْ يَوْمَ الْسَائِلِ وَلَيْ الله وَرَسُولُهُ أَعْمَلَهُ الله وَرَسُولُه أَعْمَلَ الله كَأَنْك عَنْ أَمَارَتِها. قَالَ: ﴿ فَالَ لِي: «يَا عُمَرُ المَّالِقِي عَنِ السَّاعِةِ؟. قَالَ: «مَا الْمَسْوُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ » قَالَ: هَا لَهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قَالَ فَي الْبُنْيَانِ ». قَالَ السَّائِلُ وَي السَّاعِلَة، رعاء الشَّاء، يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ ». قَالَ يُعْرَادُ مَا الْمُسَوِّلُ الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ. قَالَ هُؤَلِنَ فِي الْبُنْيَانِ ». قَالَ يُعْلَمُ مَن السَّائِلُ وَلَى السَّائِلُ وَالله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ هُؤَلِنَ فِي الْبُنْيَانِ ». قَالَ الْمَسُولُ الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قَالَ هُؤَلِهُ جَبْرِيلُ . أَنْ اللهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ اللهُ اللهُ وَلَوْمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

از حضرت عمر کشت و روزی ما نزد رسول الله که بودیم. در این هنگام مردی با لباسی خیلی سفید و موهایی سیاه بر ما وارد شد و اصلاً بر وی اثری از اینکه مسافر باشد نبود. و کسی از ما نیز او را نمی شناخت. پیش رسول الله که آمد و زانو به زانو با ایشان نشست و دستان خود را بر زانوی رسول الله که گذاشت و گفت: ای محمّد به من از اسلام خبر ده؟ (به من بگو اسلام چیست؟) رسول الله که جواب دادند؛ اسلام این است که شهادت دهی و گواه باشی که هیچ الهی غیر از الله که نیست و محمد که پیامبر او است و نماز بر پاداری و زکات دهی و رمضان را روزه بگیری و اگر استطاعت داشتی، حج بجای آوری. آن مرد جواب داد: راست گفتی. حضرت عمر کشت گفت: ما از این کار وی که هم می پرسد و هم تصدیق می کند تعجب کردیم. باز آن مرد پرسید به من از ایمان خبر ده؟ رسول الله که واب دادند: ایمان آوری به که، الله که را باور کنی و فرشتگان الله که را و کتب آسمانی وی را و پیامبران وی را و قیامت را و اینکه ایمان آوری به اینکه خیر و شر از الله که است. آن مرد جواب داد: راست گفتی. باز آن مرد پرسید به من از احسان خبرده ؟ رسول الله می جواب دادند: احسان اینکه الله که را عبادت کنی طوری که انگار او را می بینی گرچه تو او را نمی بینی ولی او تو را می بیند. باز آن مرد پرسید به من از قیامت خبر ده؟ رسول الله که جواب دادند: در باره ی قیامت، سؤال شونده از سؤال کننده عالم تر نیست. پس آن مرد گفت پس از علامات قیامت خبر ده؟ رسول الله که فرمودند: از علامتهای آن اینکه کننده عالم تر نیست. پس آن مرد گفت پس از علامات قیامت خبر ده؟ رسول الله که فرمودند: از علامتهای آن اینکه





کنیزان و اولاد آنها زیاد خواهد شد طوری که کنیز مالک خود را به دنیا خواهد آورد (و یا اینکه زنان بر مردان غالب خواهند شد) و اینکه کسانی را که هیچ نداشتند ببینی که در خانه های بزرگ به تفاخر مشغولند و کبر می ورزند. حضرت عمر سخته فرمودند: بعد از آن مرد رفت. مدتی نشستیم بعد رسول الله علی فرمودند ای عمر سائل را (سؤال کننده را) شناختی؟ گفتم الله هی و رسول وی علی عالمند. رسول الله علی فرمودند: او جبرئیل (ع) بود و آمده بود که دین را به شما بیاموزد.\*

با تفكر در این حدیث می توان به این نتیجه رسید که تصوّف یعنی احسان و احسان یعنی اینکه الله ﷺ را عبادت کنی که کنی مانند اَنکه او را می بینی. پس: ۱) تصوّف باید عبادت باشد. ۲) عبادت الله ﷺ باشد. ۳) مانند کسی عبادت کنی که الله ﷺ را می بیند.

\*قال رَسُولُ اللّهِ: ﴿إِنَّ اللّهَ جَلِّ وَعَلا يَقُولُ: مَنْ عَادَى لِي وَلِيّاً، فَقَدْ آذَانِي، وَمَا تَقَرِّبَ إِلَيِّ عَبْدِي بِشَيْء أَحَبِّ إِلَيِّ مِلْا اللّهِ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ يَتَقَرِّبُ إِلَيِّ بِالنّوَافِلِ حَتِّى أُحِبّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ، كَنْتُ سَمْعَهُ الّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الّذِي يُسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الّتِي يَمْشِي بِهَا. فَإِنْ سَأَلَنِي عَبْدِي، أَعْظَيْتُهُ، وَإِنِ اسْتَعَاذَنِي، أَعَذْتُهُ، وَمَا تَرَدِّدْتُ يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الّتِي يَمْشِي بِهَا. فَإِنْ سَأَلَنِي عَبْدِي، أَعْظَيْتُهُ، وَإِنِ اسْتَعَاذَنِي، أَعَذْتُهُ، وَمَا تَرَدِّدْتُ يُنْ اللّه عَلْمَ اللّهُ وَمَا تَرَدِّدُ وَمَا تَرَدِّدُ مِن الكبرى للبيهةي عَنْ شَيْء أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدِّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُوْمِنِ، يَكُرَهُ المَوْتَ وَأَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ». (صحيح ابن حبان ج١ص٢٠٢ – سنن الكبرى للبيهةي عَنْ شَيْء أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدِّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ، يَكُرَهُ المَوْتَ وَأَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ». (صحيح ابن حبان ج١ص٢٠٢ – سنن الكبرى للبيهةي عَنْ شَيْء أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدِّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ، يَكُرَهُ المَوْتَ وَأَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ».

حدیث قدسی: الله تعالی فرمودند: هر کس ولی مرا دشمن بداند همانا مرا اذیت کرده است، بنده ی من به من نزدیک نمی شود مانند آنچه که نزدیک شده است با ادای فرائض (تا فرایض را به جا نیاورد به من نزدیک نمی شود) و با ادای نوافل بنده به من نزدیک و نزدیکتر می شود تا اینکه من او را دوست خود گیرم و وقتی دوست وی شدم پس من برای وی گوش و چشم و زبان و دست خواهم بود، پس اگر چیزی خواست به او عطاء کنم و اگر پناه خواست، پناه دهم. در انجام چیزی تردید نکردم مانند تردیدی که برای گرفتن جان مؤمن کردم. وی مرگ را ناخوش دارد و من هم ناخوشنودم از اذیت شدن وی.\*

این حدیث تکلیف به شریعت را طوری مینمایاند که اگر آن را انجام ندهیم به هیچ وجهی نمی توانیم به رضایت الله ﷺ برسیم و با انجام دادن فرایض و اضافه کردن نوافل به آن و خواستن رضایت الله ﷺ انسان را به دوستی با الله ﷺ میرساند و نوافل همان عبادات و کارهایی است که پیامبر ﷺ آنها را انجام میداده یا بر آنها دستور داده است. و این یعنی طریقت. یعنی کارهایی که پیامبر ﷺ انجام داده.

چه کسی باید بگوید که فلان عمل عبادت است و فلان چیز عبادت نیست؟ جواب آن معلوم است، آن را باید الله ﷺ بگوید نه کسی دیگر. حتّی حضرت رسول الله ﷺ نیز نمی تواند بگوید که چه چیزی عبادت است مگر با وحی از طرف الله ﷺ. چه رسد به غیر رسول الله ﷺ.

پس باید موافق شرع اسلام بود و غیر این بر باطل است.

و از آنجا که دیدن الله ﷺ بعد از مرگ برای مؤمنان ثابت است پس باید که قبل از مرگ طبیعی مُرد. یعنی خود را مانند مرده در نظر گرفته. موتوا قبل أن تموتوا (مرقاهٔ المفاتیح جهص۵۳) و از مال و مقام دنیا دست کشید. پس کسی که بخاطر مال و مقام دست به هر کاری میزند، آیا میتوان وی را محسن و صوفی دانست. پس تصوّف ادعاء نیست؛ زیرا مرده خود را به خاک تبدیل میکند؛ پس ای صوفی این تکبّر از کجاست.

به بیان دیگر: شریعت شرط است؛ طریقت ترک است؛ و حقیقت مرگ. (این سخن را یکی از بزرگان دین به نام الحاج حبیب الله قاری یزدانی (حاج ایشان) در دست نوشتهای که از ایشان باقی است به حضرت امام جعفر صادق (قدس سرّه) منتسب می کند.)

(شرط: یعنی باید به آن پایبند بود؛ بدون شریعت و پایبندی به آن، راه رفتن در راه طریقت امکان ندارد؛ ترک: یعنی فرار از شبهات؛ شبهه: چیزی که در آن احتمال ناروا بودن و درست نبودن باشد. و چیزهایی که ناروا میباشد را حرام





گویند، مثل زنا و خمر و ربا و وام و عمل لوط؛ مرگ: یعنی خود را نیست دانستن. خود را در برابر الله ﷺ چیزی ندانستن مثل مرده بی آزار بودن و تسلیم الله ﷺ بودن).

حکایت موسی (ع) و جادوگران را بیاد آورید که در آن مردم موسی (ع) و جادوگران را به یک چشم می دیدند (زیرا هر دوی اینها کارهای عجیب از آنها سر میزد) و می گفتند که ببینیم کدام یک پیروز خواهد شد. در حالی که حضرت موسی (ع) از نزد الله گل آمده بود و بر حق بود و جادوگران مخالف وی و بر باطل بودند و دیدید که در آخر موسی (ع) پیروز شد و جادوگران از کار خود توبه کردند و ایمان آوردند. پس بر ماست که مواظب باشیم و آگاه باشیم که دنبال جادوگر نرویم و دنباله رو موسی (ع) باشیم. (برای اطلاع از بحث بین موسی (ع) و جادوگران به قرآن رجوع شود خصوصاً سوره طه).

\*التصوف: مص تصوف إذا صار صوفيا. الصدق مع الله، والتحرر من سطوة الدنيا، وحسن التعامل مع الناس. هذا هو المشروع منه. وما أدخله بعضهم من انحراف عن القرآن والسنة من وحدة الوجود، والحلول، وسقوط التكاليف ونحوها، فهو كفر وزيغ وضلال. (معجم لنة الفقهاء ج١ص١٣٣)

تَصَوِّفَ: به کسی که صوفی شود، گفته می شود. صدق با الله ﷺ (رو راست بودن با الله ﷺ)، خود را از دنیا (مادیات) آزاد کردن و خوشرویی و احسان به مردم و این است آنچه مشروع است از تصوّف. آنچه که بعضی به تصوّف اضافه کردهاند چیزهایی که انحراف از قرآن و سنّت است مانند وحدت وجود (با الله ﷺ یکی شدن) و حلول (اینکه الله ﷺ در من حلول کرد) و اینکه می گویند از ما تکلیف (آنچه شرع به آن امر یا نهی کرده است) ساقط است و مانند اینها، پس آن کفر و گمراهی است.

تصوّف در حقیقت: از شبهه فرار کردن و عامل به شریعت بودن به طور کامل و ادامه دادن سنّت رسولالله ﷺ و صادق بودن و اخلاق حسنه داشتن در بین مردم میباشد.

گفتیم تصوّف یعنی از شبهه فرار کردن. ولی شبهه چیست؟ شبهه یعنی احتمال در امری است که امکان حرام یا بدعت یا مخالف سنّت بودن آن امر برود و کسانی که به عنوان اهل عرفان شناخته می شوند در امر دین و اخلاق و رفتار، کتاب الله ﷺ و سنّت رسول الله ﷺ را برپا می دارند و نسبت به بقیه ی افراد بیشترین پایبندی را به احکام الهی و سنّت رسول الله ﷺ باید داشته باشند.

\*بایزید بسطامی می گوید: شهرت مردی را شنیدم که می گفتند در زهد و تقوی سرآمد زمان است، به دیدن او راغب شدم، یکی از یاران را گفتم مرا به نزد او راهنمایی کند، وقتی به خانهی او رسیدیم، دیدیم از خانه خارج شد و به سوی مسجد رفت. بدنبال او داخل مسجد شدیم، دیدم در حالی که رو به قبله ایستاده بود، آب دهان بر زمین انداخت، او را سلام نگفتم و به دوستم گفتم بر گردیم، گفت مگر تو به دیدن این شخص نیامده ای، جواب دادم بلی، امّا او را دیدم که رو به قبله آب دهان خارج کرد و از آداب رسول الله علی اطاعت نکرد، او را زاهد واقعی نمی دانم، چه هر کس یکی از سنّتهای پیغمبر را ترک گوید، نمی تواند ادعای زهد و تقوی داشته باشد؛ و بدون اینکه کلمهای با او سخن بگویم از مسجد خارج شدیم.

همچنین وی می گوید: اگر کرامت شخص به جایی رسد که بر هوا بپرد، بدین عمل او نتوان اعتماد کرد، تا اینکه تحقیق کنیم در مقابل اوامر و نواهی شریعت چگونه رفتار می کند. \* (کتاب فتح الرّبانی عبدالقادر گیلانی ص۹و۱۰)

بله؛ طریقت یعنی در همه حال نگه داشتن احترام و تواضع در برابر الله ﷺ یعنی در همه حال به یاد الله ﷺ بودن و وفق دادن زندگی به طریقی که الله ﷺ آن را بهتر و شایستهتر میداند.

و بیعت کردن یعنی کسی را که در علم و عمل به گفتار الله ﷺ و سنّت رسولالله ﷺ پایبند و از شریعت اسلام بیرون نیست را، به عنوان راهنما و پیر خود برگزیدن تا با کمک وی راههایی را که او برای رسیدن به الله ﷺ طی کرده تو نیز انجام دهی و رضایت و خشنودی الله ﷺ و رسولش ﷺ را به دست آوری.





شرايط بيعت: \*يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْنًا وَلَا يَسْرِقْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَوْنِينَ وَلَا يَوْنِينَ وَلَا يَوْنِينَ وَلَا يَعْمَلُنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٢). (سوره ممتحنه آيه ١٢)

ای پیامبر اگر زنان مؤمن نزد تو آمدند تا بیعت کنند، بدین شرط که هیچ کس را با الله ﷺ شریک نکنند و دزدی نکنند و زنا نکنند و فرزندان خود را نکشند و فرزندی را که از آن شوهرشان نیست به دروغ به او نسبت ندهند و در کارهای نیک نافرمانی تو نکنند، با آنها بیعت کن و برایشان آمرزش بخواه که الله ﷺ آمرزنده و مهربان است.\*

این است شرایط بیعت. بیعت کردن خارج شدن از شریعت نیست بلکه عمل به آن میباشد.

نکته:[و در کارهای نیک نافرمانی تو نکنند]. در اینجا الله ﷺ دستور میدهد که ای مسلمان، اگر پیامبر ﷺ نیز دستوری خلاف معروف بدهد از او اطاعت نکن و ما را در برابر تمام کارهایمان در شریعت مسئول می کند.

ما میدانیم که پیامبر عزیزمان هیچ وقت ما را به خلاف معروف راهنمایی نمیکند؛ زیرا خود الله ﷺ میگوید که: [او با هوای نفس سخن نمیگوید] و این حکم شامل ماست که اگر هر کس خلاف شریعت دستور و امر نماید، هر چند او پیامبر باشد یا اولیاء الله یا پیر یا عالم باشد، از او اطاعت مکن.

\*يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ. (١١٩). (سوره توبه آيه ١١٩)

ای کسانی که ایمان آوردید، از الله ﷺ بترسید و با راستگویان باشید. \*

یعنی همنشینی با صادقان را برگزیدن و ادامه دادن راه آنها برای رسیدن به سعادت و رضایت الله ﷺ را به دست آوردن و این رضایت در صورتی به دست میآید که تنها راهی را که الله ﷺ گفته است را، انتخاب کنیم و بر راههای دیگر به سوی گمراهی است:

\* وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (٥٣). (سوره انعام آیه ۱۵۳)

و این است راه راست من. از آن پیروی کنید و به راههای گوناگون مروید که شما را از راه الله ﷺ پراکنده میسازد. اینهاست آنچه الله ﷺ شما را بدان سفارش می کند. شاید پرهیزگار شوید.

\*وقال سيدي القطب الربايي الشيخ عبد القادر الكيلايي قدس سره: جميع الأولياء لا يستمدون إلا من كلام الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلمولا يعملون إلا بظاهرهما. (تفسير آلوسي سوره ي كهف ذيل آيه ي ٨٢)

عبدالقادر گیلانی (قدس سره) می فرمایند: همه ی اولیاء استمداد نمی کنند به غیر از کلام الله ﷺ و سنّت رسولش و عمل نمی کنند مگر بر ظاهر آیات و احادیث. (مثل همه ی مسلمانان فقط به ظاهر شرع عمل می کنند و نمی گویند که مثلاً شما با ظاهر کار دارید ما با باطن. یعنی نماز می خوانند و تکالیف دیگر را انجام می دهند و هیچ گاه خود را از قید شریعت آزاد نمی بینند).\*

\*وقال سيد الطائفة الجنيد قدس سره: الطرق كلها مسدودة إلا على من اقتفى أثر الرسول عليه الصلاة والسلام. وقال أيضاً: من لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث لا يقتدي به في هذا العلم لأن علمنا مقيد بالكتاب والسنة. (تفسير الوسى سوره ي كهف ذيل آيه ي ٨٢)

جنید بغدادی (قدّس سرّه) هم می فرمایند: همه ی راهها بسته است مگر بر کسی که طریقت رسول الله علیه الصلاهٔ والسلام را در پیش گیرد و باز می فرمایند: هر کس که قرآن را حافظ نباشد و حدیث ننوشته باشد در این علم (تصوّف) به وی اقتداء نتوان کرد؛ زیرا علم ما بسته به قرآن و سنّت است.\*





\*وقال السرى السقطي: التصوف اسم لثلاثة معان وهو لا يطفىء نور معرفته نور ورعه ولا يتكلم بسر باطن في علم ينقضه عليه ظاهر الكاتب ولا تحمله الكرامات على هتك محارم الله، وقال أيضاً قدس سره: من ادعى باطن علم ينقضه ظاهر حكم فهو غالط. (تفسير آلوسي سورهي كهف ذيل آيه ي ٨٢)

سری سقطی می گوید: تصوّف اسمی است برای سه معنی و آن اینکه نور معرفت وی، نور پرهیزگاری وی را خاموش نکند (با دیدن چیزی از پرهیزگاری دست نکشد) و از سِر باطن حرفی نمی زند که با ظاهر کتاب الله مخالف باشد و دیدن کرامت، باعث زیر پا گذاشتن حرام های الله ﷺ نشود. و باز گوید که: هر کسی ادعای علم باطنی کند علمی که حکم ظاهر آن را نقض کند پس وی به راه اشتباه رفته است (به غلط رفته است).

\*وقال أبو الحسين النوري: من رأيته يدعي مع الله تعالى حالة تخرجه عن حد العلم الشرعي فلا تقربه ومن رأيته يدعى حالة لا يشهد لها حفظ ظاهر فاتممه على دينه. (تفسير الوسى سورهى كهف ذيل آيه ي٨٢)

أبو الحسين النورى گويد: اگر كسى را ديدى كه براى خود درجهاى از سوى الله ﷺ ادعاء مىكند كه با آن از حد علم شرعى خارج است، پس به وى نزديك نشويد. و اگر كسى را ديديد كه حالتى را براى خود ادعاء مىكند ولى ظاهر شرع را رعايت نمىكند، پس وى را به دين خود متهم كنيد (ديندار ندانيد). \*\*

\*وقال أبو سعيد الخراز: كل فيض باطن يخالفه ظاهر فهو باطل. (تفسير الوسى سورهى كهف ذيل آيه ي ٨٢)

أبو سعید الخراز گوید: هر فیض باطنی (چیزی که از طریق غیر مادی میرسد) که مخالف ظاهر شرع باشد آن باطل است.\*

و به اتفاق کامل علماء استقامت در شرع بزرگترین کرامت است و بزرگترین درجهی اولیایی را در آن میبینند.

ما در میان خود علمایی داشتیم که در شریعت و عرفان سرآمد علماء بودند و کسانی مانند الحاج مقصود آخوند یزدانی، نظر آخوند ماهری، سلطان محمّد آخوند حبیبلی، اُراز آخوند محمّدی، حبیب الله قاری یزدانی (حاج ایشان)، آتا نیاز آخوند بخارایی و ... دیگر علماء بودهاند که همه دیدهاند که ایشان هم از نظر علم و هم از نظر تقوا سرآمد بودهاند و در طول عمر مردم را راهنمایی و به راه راست هدایت کردهاند. و برای ما بهتر و پسندیده است که از راهی که آنها رفتهاند پیروی کنیم، زیرا همه یقین داریم که ایشان خلاف شرع مصطفی تا نکردهاند.

### رقص و سماع:

\* وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِيَةً فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ (٣٥). (سوره انفال آيه ٣٥)

و نیست نماز ایشان نزد خانه ی الله همگر صفیر زدن و دست به دست زدن (طریقه ی کفّار این بود که در وقت نماز به عوض آنکه نماز بخوانند، سوت میزدند و دست میزدند و به طور لهو ولعب حرکت میکردند) پس روز قیامت به ایشان گفته می شود: بچشید عذاب را به کیفر کفرتان.\*

رقص و به اصطلاح متصوّفه جذب که این دو در معنی با هم فرق دارند و معنی جذب یعنی کشش قلبی از طرف الله ﷺ ، بنده را، بدون آن که او (بنده) بفهمد است، پیشه و سند گروههایی شده که خود را اهل تصوّف می دانند و با این ادعاء و همچنین گروهی با تکیه بر خوشنامی پدران و اساتیدشان و سادگی مردم ما، دین را به سخره گرفته اند و دین را به هوایج و نفس خود فروخته اند؛ همان گونه که الله ﷺ می گوید:

\*وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قُلِيلا (1 ٤). (سوره بقره آيه ۴۱)

و آیات مرا به بهای اندک مفروشید.\*

این اعمال برای اولین بار از سوی اصحاب سامری که در زمان حضرت موسی (ع) به جای الله ﷺ گوساله را پرستش کردند، صادر شده و با گفتن (هَ هو) و سر و صدا به رقص بر دور گوساله ی ساخت دست سامری در میآمدند.





\*وسئل الإمام أبو بكر الطُرْطوشي رحمه الله: ما يقول سيدنا الفقيه في مذهب الصوفية؟ وأُعلِم حرس الله مدته أنه اجتمع جماعة من رجال، فيكثرون من ذكر الله تعالى، وذكر محمد صلى الله عليه وسلم، ثم إلهم يوقعون بالقضيب على شيء من الأديم، ويقوم بعضهم يرقص ويتواجد حتى يقع مغشياً عليه، ويحضرون شيئاً يأكلونه. هل الحضور معهم جائز أم لا؟ أفتونا مأجورين يرحمكم الله، وهذا القول الذي يذكرونه:

يا شيخُ كُفِّ عن الذُّنوبْ \* قبلَ التَّفرِّق والزِّلَلْ \* واعْمَلْ لنفسكَ صالحاً \* ما دام ينفعك العَمل ْ\* أمّا الشبابُ فقد مَضَى \* ومَشيبُ رأسكَ قد نَزلْ. وفي مثل هذا ونحوه.

از امام ابوبكر طرطوشي سؤال شد كه:

در مذهب تصوّف چه نظری دارند؟ توضیح عمل آنها اینکه: جماعتی از مردان جمع میشوند و ذکر الله ﷺ را بسیار گویند و رسولالله ﷺ را زیاد ذکر کنند و شروع به خواندن شعر میکنند و بعضی از آنها به رقص در میآیند و تواجد میکنند و برای خوردن هم چیزهایی میآورند. به ما بگویید که حاضر شدن پیش آنها جائز است یا که خیر؟

و این جملات را به زبان می آورند:

ای شیخ ما، از ما، گناهانمان را بردار \*قبل از جدا شدن و لیز خوردنمان \* برای خود کار خیر انجام ده \* مادامی که عمل تو را نفع می دهد \* اما جوانی رفت \* و پیری در سرت ظاهر شد(موهایت رو به سفیدی گذاشت). و حرفهایی از این قبیل.

الجواب: يرحمك الله مذهب الصوفية بطالة وجهالة وضلالة، و ما الإسلام إلا كتاب الله وسنة رسوله، وأما الرقص والتواجد فأول من أحدثه أصحاب السامريّ، لما اتخذ لهم عجلاً جسداً له خُوار قاموا يرقصون حواليه ويتواجدون؛ فهو دين الكفار وعبّاد العجل؛ وأما القضيب فأول من اتخذه الزنادقة ليشغلوا به المسلمين عن كتاب الله تعالى؛ وإنما كان يجلس النبي صلى الله عليه وسلّم مع أصحابه كأنما على رؤوسهم الطير من الوقار (اين حديث را در اين منابع ميتوانيد ببينيد: مسند امام احمد جهص ٣٥٠- سنن ابى داوود ج١ص ٣٣٠- شرح الوقايه كتاب الكراهيه)؛ فينبغي للسلطان ونوابه أن يمنعهم من الحضور في المساجد وغيرها؛ ولا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يَحضُر معهم، ولا يعينهم على باطلهم؛ هذا مذهب مالك وأبي حنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل وغيرهم من أئمة المسلمين وبالله التوفيق. (تفسير قرطبي سوره ي طه ذيل آيه ي ٩٠)

این متن در این تفاسیر نیز آمده است: (تفسیر اضواء البیان سوره ی طه ذیل آیه ی ۸۰ – تفسیر حقّی (روح البیان) سوره ی اعراف ذیل آیه۱۴۷و ۱۴۸).\*



ولقد سئل أنس بن مالك عن القوم، يستمعون القرآن فيصعقون قال: أولئك الخوارج. (الإبانة الكبرى (ابن بطه) باب ذكر العرش و الايمان)

از انس بن مالک عَنهُ از کسانی که وقتی قرآن میشنوند بیهوش میشوند، سؤال شد؛ وی جواب دادند: آنان خوارج هستند.\*

\*وسئل ابن سيرين عن الذي يسمع القرآن فيصعق فقال: ميعاد ما بيننا أن يجلس على حائط ويقرأ عليه القرآن من أوله إلى آخره، فإن سقط فهو كما يقول. (الإبانة الكبرى (ابن بطه) باب ذكر العرش و الايمان)

از ابن سیرین کشت در بارهی کسانی که هنگام شنیدن قرآن میافتند پرسیده شد پس گفت: وعدهی ما و ایشان این است که بر دیواری بنشیند و قرآن را از اوّل تا آخر خوانده شود؛ اگر افتاد پس وی آن است که می گفته است.\*

\*وقال قيس بن جبير: الصعقة عند القصاص من الشيطان». (الإبانة الكبرى (ابن بطه) باب ذكر العرش و الايمان)

بیهوشی در هنگام قصه گویی از شیطان است.

هر چند کارهای این گروه در بین مردم ما طرفداران زیادی ندارد ولی با این همه تبلیغات آنها خیلی گسترده و وسیع است و با مخارجی که متقبّل میشوند به کمک شیطان، رو به گسترش است و این باعث شده دلسوزیهایی برای این دین عزیز در میان جوانان به وجود آید تا راهی برای نجات مردم بیابند.

در این راستا، این مبتدعان آیات و احادیثی را بعنوان دلیل برای بدعتشان می آورند که در این بین حذف شد ادامه آن را بررسی می کنیم: مانند: \* {لَمَّا تَجَلَّی رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا وَخَرَّ مُوسَی صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَیْكَ وَاللَّالَ اللَّمُوْمِنِینَ}. (سوره اعراف آیه۱۴۳)

هنگامی که پروردگارش جلوه بر کوه کرد آن را همسان زمین قرار داد و موسی (ع) مدهوش به زمین افتاد، موقعی که به هوش آمد عرض کرد: الهی منزّهی تو، من به سوی تو بازگشتم و من نخستین مؤمنانم.

یا حدیثی که به بیهوش شدن ابوهریره کونه و عمر کونه اشاره می کند:

\*أَنَّ عُقْبُةَ بْنَ مُسْلِمٍ حَدَّثَهُ أَنَّ شُفَيًا الْأَصْبَحِيَّ حَدَّثَهُ أَنَّهُ وَهُوَ يُحَدِّثُ النَّاسَ فَلَمَّا سَكَتَ وَخَلَا قُلْدُ الْجُتَمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ فَقَالَ مَنْ هَذَا فَقَالُوا أَبُوهُرِيْرَةَ فَلَاتُكُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَهُوَ يُحَدِّثُ النَّاسَ فَلَمَّا سَكَتَ وَخَلَا قُلْتُ لَهُ أَنْشُدُكَ بِحَقِّ وَبِحَقِّ وَمِحَدِيثًا سَمِعْتَهُ مِنْ رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَقَلْتُهُ وَعَلِمْتُهُ ثُمَّ نَشَعَ أَبُو هُرَيْرَةَ نَشْعَةً فَعَلَلَ أَبُو هُرَيْرَةَ فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ فَقَالَ أَلُحَدَّتُنَكَ حَدِيثًا حَدَّتُنِيهِ رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي هَذَا الْبَيْتِ مَا مَعَنَا أَحَدٌ غَيْرِي وَغَيْرُهُ ثُمَّ نَشَعَ أَبُو هُرَيْرَةَ نَشَعَةً أُخْرَى ثُمَّ أَفَاقَ وَمَسَحَ وَجْهَهُ فَقَالَ أَفْحَدُ ثَيْكِ وَسَلَّمَ وَأَنَا وَهُوَ فِي هَذَا الْبَيْتِ مَا مَعَنَا أَحَدٌ غَيْرِي وَغَيْرُهُ ثُمَّ نَشَعَ أَبُو هُرَيْرَةَ نَشَعَةً أَخُرى ثُمَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَنَا وَهُو فِي هَذَا الْبَيْتِ مَا مَعَنَا أَحَدٌ غَيْرِي وَغَيْرُهُ ثُمَّ نَشَعَ أَبُو هُرَيْرَةَ نَشَعَةً شَدِيدَةً ثُمَّ مَالَ خَرَّا عَلَى وَجْهِهِ فَأَسْنَدُتُهُ عَلَيْ وَسَلَمْ وَأَنَا وَهُو فِي هَذَا الْبَيْتِ مَا مَعَهُ أَحَدٌ غَيْرِي وَغَيْرُهُ ثُمَّ نَشَعَةً شَدِيدَةً ثُمَّ مَالَ خَرَّا عَلَى وَجْهِهِ فَأَسْنَدُتُهُهُ عَلَيْ وَسَلَمْ وَأَنَا وَهُو فَي هَذَا الْبَيْتِ مَا مَعَهُ أَحَدٌ غَيْرِي وَعَيْرُهُ ثُمَّ نَشَعَةً شَدِيدَةً ثُمَ هُ مَالَ خَرَّا عَلَى وَجْهِهِ فَأَسْنَدُتُهُ عَلَيْ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وَأَنَا وَهُو اللَّهُ عَلَى وَجُهِهِ فَأَسْنَدُتُهُ عَلَيْ وَسُلَمْ وَأَنَا وَهُ فَقَالَ حَدَّتُنِهُ مَالَ خَرَى وسُول الله صَلَّى وسُلَا عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى وسُلُو اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى وسُهُ اللهُ عَلَى وسُلَا عَلَى عَالَا عُلَا لَا عُلَالُهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وسَلَمَ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وسُلُمَ عَ

شفی الاصبحی گفت که بر مدینه وارد شدم. در این وقت دیدم که مردم دور و بر مردی جمع شده بودند و گفتم این کیست؟ گفتند: ابوهریره گفته پس به وی نزدیک شدم و جلویش نشستم و او داشت به مردم از رسول الله حدیث می گفت. وقتی ساکت شد و مردم وی را تنها گذاشتند به وی گفتم: به حق قسمت می دهم که برایم از رسول الله حدیثی بگویی که فهمیده ای و خوب دانسته ای. وی گفت این کار را خواهم کرد و آن چیزی را خواهم گفت که شنیده و فهمیده و دانسته ام. بعد وی به نفس نفس زدن افتاد پس مقداری درنگ کرد بعد به خود آمد و گفت تو را حدیثی خواهم گفت که رسول الله که در این خانه به من گفت و غیر من و ایشان کسی نبود بعد باز به نفس زدن افتاد بعد به خود آمد و صورتش را پاک کرد (از عرق) و باز گفت تو را حدیثی خواهم گفت که رسول الله که در این خانه به



من گفت و غیر من و ایشان کسی نبود بعد باز به نفس زدن افتاد نفس زدنی شدید و با صورت به زمین افتاد و من ایشان را به خود تکیه دادم و وی را تا مدتی در آن حالت نگه داشتم. بعد به خود آمد و گفت تو را حدیثی خواهم گفت که رسول الله علیه به من گفت... \*

که این استدلالها در اصل باطل و بیهوده بوده و فقط برای درست جلوه دادن کار خود، اینها را می آورند.

به این جواب که آیا برای این کار یعنی غشی حضرت موسی(ع) و ابوهریره تخفیه و دیگران ثوابی تعیین شده و برای آنها فضلی از این بابت اثبات شده یا اینکه کار اینها، از محاسن آنها ذکر شده است؟ یا آیا این کار را برای همیشه انجام دادهاند و آن را به عنوان یک مراسم دینی در آوردهاند؟ و این را فراموش کردهاند که حضرت موسی (ع) بعد از این توبه کرده است و آیا آنها نیز بعد از یک بار بروز دادن این عمل، توبه می کنند؟

و غشی حضرت ابوهریره سَخَتْهُ از گرسنگی بوده است. همچنان که ایشان بیان می کنند:

\*و وصفهم أبوهريرة و فضالة بن عبيد فقالا: كانوا يخرون من الجوع حتى يحسبهم الأعراب مجانين. (مرقاة المفاتيح جـ التحريف لمذهب التصوّف ج١ص ٢٦ - تذكرة المحبين في أسماء سيد المرسلين باب في معنى اسمه النجم و النجم الثاقب صلى الله عليه و سلم و شرف و كرم - لسان العرب باب الجيم)

ابوهریره سخت و فضاله بن عبیده سخت اوصاف اهل صفه را بیان میدارند و میگویند: از گرسنگی میافتادند و میکردند که ما دیوانه هستیم. (گرسنگی آنها از روی نداری بود نه اینکه خود را عذاب دهند).\*

و یا از فرط عبادت و رفتن قوت آنها میباشد:

\*قال: خسفت الشمس على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلّم في يوم شديد الحر، فصلى رسول الله صلى الله عليه وسلّم بأصحابه فأطال القيام حتى جعلوا يخرون، ثم ركع فأطال الركوع ثم رفع رأسه فأطال ثم ركع فأطال ثم رفع رأسه فأطال ثم سجد سجدتين. (مسند امام احمد ج٤ص٣٥٥ – صحيح مسلم ج٤ص١٧٢)

در زمان رسول الله على در روزى خیلى گرم خورشید گرفتگى رخ داد پس رسول الله على با مردم و همراه اصحابش عنه نماز آیات خواندند و قیام نماز را خیلى طولانى كردند طورى كه اصحاب عنه از فرط طول قیام مى افتادند و بعد ركوع كردند و آن را طول دادند و بعد سرشان را بالا آوردند و باز ركوع كردند و آن را طول دادند و بعد سرشان را بالا آوردند و آن را نیز خیلى طول دادند و دو سجده كردند.\*

و یا اینکه اُسوه ی حسنه بودن رسول الله کی را از یاد بردهاند؟ ﴿لَقَدْ کَانَ لَکُمْ فِی رسول الله اُسْوَهُ حَسَنَهُ. (سوره احزاب آیه ۲۱) البته شما را در اقتدای به رسول الله (چه در صبر و مقاومت با دشمن و چه دیگر از اوصاف و افعال نیکو) خیر و سعادت بسیار است که کاری را که پیامبر کی نکرده، می کنند.

این سؤال نیز پیش میآید که ما، نه به خاطر ثواب بلکه به خاطر اینکه آنها بیهوش شدهاند ما هم به رقص در میآییم و در جواب باید گفت که اول آنکه آیا به انسان، خصوصاً به انسانی که طریقتی باشد و راه عرفان عزیز را پیش گیرد، این اجازه داده شده که کاری را عبث و بیهوده انجام دهد و بدون آنکه ثوابی را در آن ببیند، دست به آن کار بزند. در حالی که (آن چنان که گفتیم) تصوّف یعنی از شبهه فرار کردن؛ به عنوان مثال نزول یا حرام نمیخورند بلکه از نزول خور یا حرام خور نیز دوری میکنند. این گروه نه تنها از شبهه فرار نمیکنند بلکه غرق در شبههاند. دوم آنکه آیا از خود رفتن یا بیهوش شدن نوعی رقص است! و کار حضرت موسی (ع) و چند تن از اصحاب سخته که بیهوش شدهاند را می توان رقص دانست، که بر هر انسان عاقلی معلوم است که این رقص نیست و شبیه کارهایی که این گروهها انجام می دهند، نمی باشد. سوم آنکه همچنان که قبلاً متذکر شدیم آیا حضرت موسی (ع) یا صحابه سخته به کرّات این عمل را انجام دادهاند و آن را به عنوان یکی از رسوم مذهبی و دینی در بین مسلمانان قرار دادهاند، که اگر پیامبر نی یا یکی از را انجام دادهاند و آن را به عنوان یکی از رسوم مذهبی و دینی در بین مسلمانان قرار دادهاند، که اگر پیامبر نی این را می گفتند که این کار درست است برای ما نیز جایی برای تأمل می بود و اگر اصل این باشد که با این کارها ما به سعادت خواهیم رسید به هیچ وجه پیامبر عزیزمان آن را از ما دریخ نمی کردند و صحابه ی این باشد که با این کارها ما به سعادت خواهیم رسید به هیچ وجه پیامبر عزیزمان آن را از ما دریخ نمی کردند و صحابه ی



کرام کشتهٔ آن را به ما توصیه می کردند. در حالی که آیات و احادیث موثقی داریم که ما را از این کار منع کردهاند و این اعمال را به شیطان نسبت دادهاند. چهارم آنکه کسانی مانند ابوهریره کشتهٔ و صحابهی دیگر کشتهٔ ، بیشتر مواقع در اثر گرسنگی بیهوش می شدند و حتماً این بیهوشی های صحابه کشتهٔ از گرسنگی مفرط آن ها است. و این مهم است که در رقص این گروهها، بیهوش شدگی و از خود رفتن نیست، و فقط رقص است و به گفته ی خودشان عقل زایل نمی گردد و بدن آن ها بدون اختیار به رقص در می آید و چنین تهمتهایی در باره ی رقص اصحاب کشتهٔ بسیار زشت و ناروا می باشد و توهین بر اسلام است.

بحث: یک مبنا را برای رقص می آوریم؛ آیا کسانی که قلوب آنها در اسلام مطمئن است رقص می کنند، یا آنها که مبتدی و گناه کاراند و هنوز فیض کمتری از اسلام بردهاند؟

اگر بگوییم که کسانی رقص می کنند که مبتدی اند و هنوز زنگار گناه از قلبشان پاک نشده است و فیض کمتری از اسلام برده اند، پس در اینجا حضرت موسی (ع) که آنها می گویند رقص کرده (غشی وی را)، هنوز ناعوذ بالله، مبتدی هستند و وی در برابر فیوضات به خاطر ضعیف بودن قلب و ضعیف بودن اسلامش به رقص در آمده است، در حالی که صحابه کرام کشت رقص نمی کردند، پس جایگاه صحابه کشت نسبت به حضرت موسی (ع) بالاتر است، در حالی که همه می دانیم پیامبران معصومند و گناه نمی کنند و قلب آنها نسبت به تمام مردم مطمئن تر و کاملتر است. و همه می دانیم که جایگاه صحابه کشت در ردیف پایین تر از پیامبران قرار دارد. پس بیهوشی حضرت موسی (ع) رقص نیست.

و اگر بگوییم که این کار (رقص کردن) در کسانی به وجود می آید که قلب آنها برای اسلام مطمئن است، و این کار نشان از این است که الله ﷺ بر او رحمت دارد و او بنده ی خوب و شایسته ی الله ﷺ و است، پس در اینجا حضرت موسی (ع) را شایسته و دارای لیاقت برای اسلام می داند ولی خود رسول الله ﷺ و اصحابش کشین را که رقص نکردهاند دارای این شایستگی نمی داند، پس آیا فیوضاتی بر آنها وارد نمی شد؟ یا قلوب آنها برای الله ﷺ مطمئن نبوده است؟ که این خود بر خلاف آیات قرآن است. پس بهتر و شایسته تر است که ما بیهوشی حضرت موسی (ع) را دلیلی برای رقص نیاوریم؛ زیرا در هر صورت یا بر حق بودن حضرت موسی (ع) و یا بر حق بودن اصحاب کشین، زیر سؤال می رود که به اعتقادات اهل تسنن تمام آنها بر حق الله ﷺ آنها را هدایت کرده است.

و جوابهای دیگر که انشاءالله در میان تفاسیری که علمای کرام آن را به رشته ی تحریر در آوردهاند، رجوع خواهد ند.

در نشستی که با بعضی از علمای منطقه ی خودمان داشتیم که معمولاً از سرگروهها و گردانندههای این حزبها بودند، این استدلال را می آوردند که چون فهم قرآن از ما خارج است و رموز قرآن بر ما آشکار نیست پس باید به تفاسیر و کتب علمای گذشته رجوع کرد و استدلال آنها را پذیرفت و ما نیز به همین خاطر به تفاسیر رجوع کردیم تا ثابت کنیم که بیشتر تفسیرها با اعمال آنها مخالف اند.

جایی برای تأمل: این گروهها رجوع به تفاسیر بعضی عرفاء را به میان می آورند و با به دست آوردن چند تفسیر که اعمال این گروهها را تأیید می کنند بدون رجوع به شریعت اعمال خود را توجیه می کنند. آیا در جایی که احکام شرعی این اعمال را رد می کند، احکام عرفاء می تواند آن را قبول کند؟ در حالی که عارف کسی است که عامل به شرع بوده و اعمال حسنه ی آنها از دیگران زیاد است. اگر عرفان و شریعت دو منبع جدا از هم باشند در این صورت چنین توجیهی جایگاهی دارد، در حالی که همه اقرار می کنند که طریقت تابع و مکمّل شریعت است و اگر تابع شریعت باشد، پس باید احکام علمای شرع را در هر برههای بر احکام عرفاء پیشی داد؛ زیرا تا مُهر شرعی بودن عملی خورده نشود این عمل هر چند به فکر یک عرفانی صحیح باشد باز هم درست نیست و مخالف شریعت می باشد و تا عملی از سوی علمای شرع تأیید نشود، نمی تواند جایگاهی در عرفان داشته باشد؛ زیرا منبع هر دو، رسول الله شخ است. و به همین خاطر احکامی که امام اعظم تخفین یا امامان مذاهب چهارگانه تخفین برای مذهب خود می آورند را بر احکام عرفاء ترجیح داده می شود و در عمل آنها اجرا می شوند (بیشتر مفسرانی که ما استدلال آنها را می آوریم، خودشان عرفانی هستند). و چون گفتند باید عمل آنها اجرا می شوند (بیشتر مفسرانی که ما استدلال آنها را می آوریم، خودشان عرفانی هستند). و چون گفتند باید





به تفاسیر گذشتگان رجوع کرد ما نیز در جواب به بهترین تفسیرها رجوع کردیم و در این تحقیق آوردیم و به حق باید گفت که تمام این تفاسیر معتبر، و بر راه سنّت، کاری را که آنها می کنند را رد می کنند، که انشاء الله در ادامه خواهید خواند.

در دیگر نشست هایمان دیگر گروهها این را میگفتند که رقص از دورهی حضرت آدم (ع) بوده و تا این دوره ادامه دارد و خود حضرت محمّد علی رقص کرده است که، سخنانی دروغ و بی اساس است که چنین تهمتهایی بر پیامبر عزیزمان زشت و ناروا میباشد:

\*سَمعتُ عليًّا يقولُ: قال النبيُّ صلى الله عليه وسلّم: «لا تَكذِبوا عَلَيٌّ، فإنَّهُ مَنْ كَذَبَ عَلَيٌّ فَلْيَلِجِ النارَ». (صحيح البخارى ج١ص٥١ - صحيح مسلم ج١ص٥٥ - مسند امام احمد ج١ص٧٥)

این گروه به حدیثی استدلال می کردند که دروغ میباشد و علمای ما آنها را رد کردهاند:

\*فَإِنْ قُلْت أَلَيْسَ قَدْ ذَكَرَ أَبُو طَاهِرٍ الْمَقْدِسِيِّ مِنْ حَدِيثِ أَنَسٍ وَصَاحِبِ الْعَوَارِفِ أَن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أَنْشَدَ بحَضْرَتِهِ رَجُلٌ:

قَدْ لَسَعَتْ حَيَّةُ الْهَوَى قَلْبِي \*فَلا طَبِيبَ لَهَا وَلا رَاقِي \*إلا الْحَبِيبُ الَّذِي شغفت بِهِ \*فَإِنَّهُ عِلَتِي وَتِرْيَاقِي. قَالَ فَتَوَاجَدَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَتَوَاجَدَ أَصْحَابُهُ رضي الله عنهم حَتِّى سَقَطَ رِدَاؤُهُ عَنْ مَنْكِبِهِ, فَلَمَّا فَرَغُوا آوَى كُلُّ وَالبِينِّ صلى الله عليه وسلم وَتَوَاجَدَ أَصْحَابُهُ رضي الله عنهم حَتِّى سَقَطَ رِدَاؤُهُ عَنْ مَنْكِبِهِ, فَلَمَّا فَرَغُوا آوَى كُلُّ وَاحِدٍ إلَى مَكَانِهِ, ثُمَّ قَالَ عليه الصلاة والسلام لَيْسَ بِكَرِيمٍ مَنْ يَهْتَزُ عِنْدَ السِّمَاعِ, ثُمَّ قَسَمَ رِدَاءَهُ عَلَى مَنْ حَضَرَ أَرْبَعَمِائَةِ قِطْعَةٍ, فَيَكُونُ أَوَّلُ مَنْ تَوَاجَدَ إِمَامُ الْمُرْسَلِينَ, وَرَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ, لا زَيْدٌ وَعَمْرٌو, وَلا خَالِدٌ وَبَكْرٌ.

قُلْت هَذَا حَدِيثٌ مَوْضُوعٌ, وَخَبَرٌ بَاطِلٌ مَصْنُوعٌ, وَكَانَ وَاضِعُهُ عَمَّارُ بْنُ اِسْحَاقَ; لأَنَّ بَاقِي رِجَالِهِ لا يَتَّصِفُونَ بِالْكَذِبِ وَالاخْتِلافِ. وَقَدْ قَالَ الذّهَبِيِّ وَغَيْرُهُ: هُوَ مِمَّا يُقْطَعُ بِكَذِبِهِ.

وَقَالَ فِي تَسْهِيلِ السِّبِيلِ: مَا أُشْتُهِرَ أَنَّ النِّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أُنْشِدَ بَي.... (غذاء الالباب شرح منظومة الآداب ج١ عليه وسلم أُنْشِدَ بَي.... (غذاء الالباب شرح منظومة الآداب ج١ عليه وسلم أُنْشِدَ بَي....

اگر کسی گوید که مگر ابوطاهر مقدسی از حدیث انس کشته نگفته است و صاحب کتاب عوارف از رسول الله علی حدیث ندارند که رسول الله علی در حضور ایشان کسی شعری گفت به این مضمون:

قلب مرا نیش زد، مار هوی \* نه آن را طبیب است نه راقی (کسی که به دعاء و تعوذ وی را تداوی کند) \* مگر دوستی که من عاشق وی شدم \* اوست مریضی و دوای (تریاک) من \* پس در این هنگام رسول الله هو و اصحابش مکنی به تواجد پرداختند طوری که ردای (لباس) ایشان از کتف ایشان افتاد. وقتی از آن فارغ شدند هر کس به مکان خود برگشت. و رسول الله ها گفت از کرم (نیک) نیست که نزد شنیدن چنین چیزی تکان نخورد و نلرزد. بعد جامهی خود را بر حاضران تقسیم کرد (چهارصد قطعه کرد) پس اولین کسی که تواجد کرد اِمَامُ الْمُرْسَلِینَ, وَرَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِینَ, بود نه زَیْدٌ وَعَمْرٌو, نه خَالِدٌ وَبَکْرٌ.

گویم که این حدیث موضوع (حدیث به دروغ به رسول الله نصف نیستند، عمار بن اسحاق است؛ زیرا بقیه ی راویان آن به دروغ گویی متصف نیستند،

در تسهیل السبیل اَمده است که اَنچه گفته می شود از (اشاره به حدیث موضوع تواجد) کذب و موضوع است.\* و در این کتب کذب و موضوع بودن اَن حدیث بیان شده است:

۱) المنهاجى الاسيوطى، فقه القضاء. ٢) عزالدين ابن عبدالسلام، الامام فى بيان ادله الاحكام. ٣) ابوبكر الحصنى كفاية الأخيار فى حل غاية الإختصار. ۴) اسماعيل العجلونى، كشف الخفاء. ۵) شمس الدين السخاوى، السخاوية فى





متشابهات الآيات القرآنية. ٤) ملا على القارى، مراقى الفلاح شرح نور الإيضاح. ٧) بدرالدين الزركشى، شرح الزركشى. ٨) محمّد بن الادريس الحوت، أسنى المطالب فى أحاديث مختلفة المراتب....

\*وقد احتج بعض قاصريهم بأن رسول الله صلى الله عليه وسلّم قال لعليّ: «أنت منّي وأنا منك» فحَجل. وقال لجعفر: «أشبهت خَلْقي وخُلُقي» فحَجَل. وقال لزيد: «أنت أخونا ومولانا» فحجل. ومنهم من احتج بأن الحبشة زَفَنت والنبي صلى الله عليه وسلّم ينظر إليهم. والجواب: أما الْحَجْل فهو نوع من المشي يُفعل عند الفرح فأين هو والرقص، وكذلك زَفْن الحبشة نوع من المشي يفعل عند اللقاء للحرب. (تفسير قرطبي سورهي ص ذيل آيهي ۴۲)

بعضی از قاصران از علم دلیل آوردهاند برای رقص حدیث رسول الله هی را که حضرتش به علی سیخی فرمودند: تو از منی و من از توأم پس حضرت علی سیخی حجل کردند و حضرت رسول هی به جعفر سیخی فرمودند: خلقتت و اخلاقت (شکل و شمائل) به من شبیه است، پس حجل کرد. و به زید سیخی فرمودند: تو برادر و مولای ما (آزاد کردهی ما) هستی پس وی هم حجل کرد. و بعضی از آنها به حدیثی احتجاج کردهاند که حبشه (نام قومی) زفن کردند نزد رسول الله هی در حالی که رسول الله هی به آنها می نگریست.

جواب آن اینکه: اولاً حجل به نوعی از راه رفتن گفته میشود که هنگام سرور و خوشی بر انسان عارض میشود پس چه ربطی وجود دارد بین این (حجل) و رقص اینها و اما زفن حبشه، آن هم نوعی از راه رفتن میباشد که هنگام ملاقی شدن با دشمن انجام داده میشود.\*

و استدلال آنها به این چنین روایت هایی موضوع و کذب است. و جالب اینکه یک گروه مثل اینها می گویند که در تمام دوران رقص بوده و یک گروه می گویند که چون قلوب پیامبر علق و اصحاب کشت به اندازه ی کافی مطمئن و بزرگ بوده، رقص در آنها نبوده و چون ما ضعیفیم رقص می کنیم و بالا و پایین می پریم! و این تناقض گوییها خود دلیلی دیگر بر درست نبودن افعال آنها می باشد. و یکی از این به اصطلاح عالمها می گفت که اگر ۴۱ تفسیر باشد و ۲۰ تفسیر باشد و تفسیر یک حکم را رد کند و ۲۱ آن را قبول کند آن تفاسیری که شمار آنها زیاد است را موثق می داند، شمار را ملاک می دانند و متاسفانه نمی گویند موافق شریعت بودن آنها ملاک است هر چند این تفاسیر موثق یا غیر موثق باشند. و این را باید بخاطر داشت که این سخن بر علیه آنها است؛ زیرا اکثر قریب به اتفاق تفاسیر افعال اینها را رد می کنند.

آیا یک کافر زندیق اگر از یک مسلمان این اعمال را ببیند در باره ی اسلام چه فکر می کند؛ آیا نمی گوید این انسانها مانند میمون روی همدیگر می پرند؟ آیا به این فکر نمی کند که اگر مسلمانی این چنین باشد و این اعمال، اگر ثواب داشته باشد، پس بهتر است که راه مرتاضی را در پیش بگیرند که در پریدن و اعمال خارق العاده سرآمد است؟ خیر این چنین کارهایی اسلام را معرفی نمی کند بلکه سادگی و آرامش مسلمانان و صداقت و راستگویی آنها اسلام را در جهان به مردم شناسانده است. اسلام را از گریههای شبانگاهی و از راز و نیازهای مخفیانه در دل شب و از بی آلایشی آنها می شناسند:

\*وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ. (سوره اعراف آيه ٢٠٥)

پروردگارت را در دل خود به تضرع و ترس، بی آنکه صدای خود بلند کنی، هر صبح و شام یاد کن و از غافلان مباش.\*

بعضی از سرگروههای این حزبها این را می گویند که ما با چشمان خود دیدیم که کافر از بلاد کفر با دیدن رویا در خواب و گرفتن آدرس بدون آنکه آنها را بشناسد آمده و تمام این راهها (راههای تصوّف) را در مدت کوتاهی رفته است. این را استدلال می کنند و می گویند در این باره مشکلی نداریم!

این افراد با دیدن اعمال خارق العاده از اساتید خود و بدون آنکه موافق یا مخالف شریعت بودن این اعمال را در نظر بگیرند راه خود را حق میدانند، در حالی که نمیدانند خارق العاده بودن عملی نمیتواند مسلمان بودن آن فرد را برساند





و مهمترین ملاک برای درست بودن این اعمال موافق قرآن و سنّت بودن آن میباشد. مثلاً فرعون خواب میبیند که تخت پادشاهی وی را کسی از بنی اسرائیل برخواهد انداخت و این خواب وی درست و صادق بود و برای جلوگیری از آن پسران بنی اسرائیل را کشت یا وقتی که به رود نیل دستور توقف میداد آن میایستاد و دوباره با دستور او حرکت میکرد؛ پس فرعون باید دارای وجههای نزد الله به باشد و «دیوید کافربید» یا مرتاضهای هندی اعمالی خارق العاده از خود نشان میدهند که اگر بهتر بودن یک فرد از افراد دیگر را از این اعمال بشناسیم پس بهترین آنهایند. و این فرد که از آن بلاد آمده مسلماً از افراد این حزب بوده که برای حقیقت جلوه دادن آن به اصطلاح پیر و قوّت قلب دادن دروغین به مریدهای او و برای درست جلوه دادن راههای آنها با نقشه یقبلی به آنجا آمده تا تفرقه ی مسلمانان روز به روز بیشتر شود و حزب بازیها قوت بگیرند.

\*استدل العلماء بهذه الآية على ذم الرقص وتعاطيه. قال الإمام أبو الوفاء ابن عقيل: قد نص القرآن على النهي عن الرقص فقال: «ولا تمش في الأرض مَرَحاً» وذم المختال. والرقص أشد المرح والبطر. أو لسنا الذين قِسْنا النبيذ على الخمر لاتفاقهما في الإطراب والسكر، فما بالنا لا نقيس القضيب وتلحين الشِّعر معه على الطُّنبور والمِزمار والطّبل لاجتماعهما. فما أقبح من ذي لِحْية، وكيف إذا كان شيبة، يرقص ويصفق على إيقاع الألحان والقضبان، وخصوصاً إن كانت أصوات لنسوان ومردان، وهل يحسن لمن بين يديه الموت والسؤال والحشر والصراط، ثم هو إلى إحدى الدّارين، يشمُس بالرقص شمس البهائم، و يصفق تصفيق النسوان، والله لقد رأيت مشايخ في عمري ما بان لهم سِن من التبسّم فضلاً عن الضحك مع إدمان مخالطتي لهم. (تفسير قرطبي سورهي اسراء ذيل آيهي ٣٧)

علماء بر زشت بودن رقص و مبادرت به آن، به این آیه (ولا تمش فی الأرض مَرَحاً) استدلال کردهاند. امام ابوالوفاء ابن عقیل گفتند: در قرآن به صراحت از رقص نهی کرده شده است و این آیه را خواندند. و مختال (متکبّر و فخر فروش) را مذمت کردند. رقص بدترین سرور و شادمانی و غرور میباشد.آیا ما با قیاس کردن نبیذ بر خمر، بخاطر مسکر و مطرب بودنش حرام ندانستیم. پس چیست ما را که قضیب و تلحین شعر را، بخاطر اجتماع طرب در آنها به طنبور و طبل قیاس نکنیم؛ پس چه قبیح است از فرد ریشمند (بزرگ) و اگر این فعل از شیخ باشد، چگونه خواهد بود، که بخاطر شعر خواندن رقص می کند خصوصاً وقتی که این اصوات از زنان و نوجوانانی باشد که هنوز ریش بر آنها نروئیده باشد. آیا نیکو خواهد بود بر کسی که در جلوی وی مرگ باشد و سؤال و حشر و صراط، بعد وی به یکی از دارین (جهنّم یا بهشت) خواهد رفت و با این وصف مانند حیوانات رقص می کند و مانند زنان دست می زند (حال وی چگونه خواهد بود وای بر وی). والله؛ همانا من مشایخی را دیدم که در طول عمر خود برای یک بار هم شده دندان خود را از خنده نشان ندادهاند با این که من مدام پیش آنها بودم.\*

\*واستدل بعض أهل العلم بقولـــه تعالى: {وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا} على منع الرقص وتعاطيه. لأن فاعلـــه ممن عمرحاً. (اضواء البيان سوره ي بني اسرائيل (الاسراء) ذيل آيه ي ٢٨)\*

بعضی از اهل علم دینی، برای ممنوعیت رقص به این آیهی شریف استدلال کردهاند: {وَلَا تَمْشِ فِی الْأَرْضِ مَرَحًا} (به خودپسندی بر زمین راه مرو)\*

زیرا کسی که رقص می کند راه رفتنش از روی مرح (تکبر) می باشد.

\*وقيل له: "إن فلاناً يمشي علي الماء!". فقال: "عندي أن من مكنه الله من مخالفة هواه فهو أعظم من المشي علي الماء". (طبقات الاولياء حرف الجيم أبو القاسم الجنيدالبغدادي)

به جنید بغدادی گفته شد که فلانی روی آب راه میرود وی جواب داد: نزد من آن کس که الله ﷺ وی را بر مخالفت با هوای خود قادر ساخته برتر و بزرگتر است از کسی که در آب راه میرود.

# 19

### احسان المحسن بإحسان خاتم الانبياء



و ساحر نیز می تواند در هوا پرواز کند. (تفسیر رازی سوره بقره ذیل آیه ۱۰۲ – تفسیر ابن کثیر سوره بقره ذیل آیه۹۹ – تفسیر آلوسی سوره بقره ذیل آیه ۱۰۲)

\*وألهم قد صرحوا بأن الشريعة مظهر أعظم لألها مظهر اسم الله تعالى الظاهر وأنه لا يمكن لأحد أن يصل إلى الله تعالى بإهمالها، فقد جاء عن غير واحد من العارفين: الطرق إلى الله تعالى مسدودة إلا على ما اقتفى أثر الرسول صلى الله علىه وسلّم وإذا رأيتم الرجل يطير في الهواء وقد أخل بحكم واحد من الشريعة فقولوا: إنه زنديق. (تفسير آلوسي سوره مائده ذيل آيه ١٨٥)

طائفه ی صوفیه بر این صراحتاً اعلام کردهاند که شریعت مظهر اعظم است (جای ظهور حق) زیرا آن (شریعت) مظهر اسم الله الظاهر است. کسی را ممکن نیست که با اهمال آن (شریعت) به الله علل برسد، و از کثیری از عارفین آمده است که تمام راهها به الله علل بسته است مگر با پیروی از رسول الله علل (برای رسیدن به الله علل باید از رسول الله علی پیروی کرد). اگر کسی را دیدید که در هوا پرواز می کند در حالی که فقط به یکی از احکام شرع خللی وارد کرده باشد پس به وی بگویید که او زندیق است.

\*فقد قال الشافعي رضي الله تعالى عنه: لو رأيت صاحب كبيرة يطير في الهواء لم أقبله حتى يتوب من بدعته، ذكره أبو نعيم وقد تظهر الكرامة على يد فاسق بل كافر كالسامري فإنه رأى فرس جبريل حتى أخذ من تراب حافرها وجعله في العجل فخار، ونقل ابن العماد رحمه الله تعالى عن الشيخ أبي محمد النيسابوري رحمه الله تعالى أنه قال يجب على الولي إخفاء الكرامة، والله سبحانه وتعالى أعلم. (فتاوى ابن حجر الهيثمي ج٢ص ٣٤١)

امام شافعی کشت می فرمایند: اگر کسی را که گناه کبیرهای انجام داده باشد و وی را ببینید که در هوا پرواز می کند از وی (به عنوان کرامت) قبول نکنم تا وقتی که از گناهش و بدعتش توبه کند (این را ابو نعیم ذکر کرده است) و همانا کار خارق العاده به دست فاسق ظاهر می شود، بلکه از دست کافر نیز صادر می شود مانند سامری (از خویشاوندان حضرت موسی (ع) که گوسالهای را برای عبادت درست کرد)؛ زیرا وی (سامری) اسب جبرئیل (علیه السلام) را دید و از خاکی که از سم اسب وی افتاد، گرفت و آن را در آن گوساله داخل کرد پس گوساله به صدا در آمد.

ابن العماد از شیخ ابی محمّد نیشابوری نقل می کند که بر ولی واجب است که کرامت خود را پنهان دارد.

\*فَإِذَا رَأَيْتِ إِنْسَانًا يَطِيرُ فِي الْهَوَاءِ وَيَمْشِي عَلَى الْمَاءِ أَوْ يُخْبِرُ بِالْمَغِيبَاتِ، وَيُخَالِفُ الشَّرْعَ بِارْتِكَابِ الْمُحَرِّمَاتِ بِغَيْرِ سَبَبٍ مُجَوِّزٍ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ شَيْطَانٌ نَصَبَهُ اللّهُ فِثْنَةً لِلْجَهَلَةِ وَلَيْسَ ذَلِكَ بِبَعِيدٍ مِنْ اللَّهُ لِلْجَهَلَةِ وَلَيْسَ ذَلِكَ بِبَعِيدٍ مِنْ اللَّهُ لِلْجَهَلَةِ وَلَيْسَ ذَلِكَ بِبَعِيدٍ مِنْ اللَّهُ لِلْجَهَلَةِ وَلَيْسَ ذَلِكَ بَعِيدٍ مِنْ اللَّهُ لِلْطَيِّلُ ، فَإِنَ الدِّجِّالَ يُحْيِي وَيُمِيتُ فِثْنَةً لأَهْلِ الصَّلالِ، وَكَذَلِكَ يَأْتِي الْحَرِبَةَ فَتَتْبَعُهُ كُنُوزُهَا الْأَسْبَابِ النِّي وَصَفَهَا اللّهُ لِلصَّلالِ، وَكَذَلِكَ يُظْهِرُ لِلنَّاسِ أَنَّهُ مَعَهُ جَنَّةٌ وَنَارٌ هُ جَنَّةٌ، وَجَنَّتُهُ نَارٌ، وَكَذَلِكَ مَنْ يَأْكُلُ الْحَيَّاتِ وَيَدْخُلُ النِيرَانِ لِيَقْتَدُوا بِهِ فِي ضَلالَتِهِ وَيُتَابِعُوهُ عَلَى جَهَالَتِهِ. (قواعد الأحكام في مصلح الأنام ج٢ص١٤)

وقتی انسانی را در هوا پرواز کنان دیدی و بر آب راه رونده و یا اینکه از غیب خبر می دهد در حالی که با ارتکاب محرّمات بدون عذر محلّل با شرع مخالفت می ورزد و یا واجبات را بدون عذر ترک می کند، پس بدان که وی شیطان است که الله گل آن را برای به فتنه انداختن جاهلان فرستاده است و آن دور از ذهن نیست با اسبابی که الله گل وصف آن را برای ضلالت آورده است؛ زیرا دجّال کسانی را می کشد و زنده می گرداند و این فتنهای است برای اهل گمراهی. و همچنین به خرابهها می آید و گنجهای آن را آشکار می کند مانند کندوان زنبور و همچنین به مردم نشان می دهد که همراه وی بهشت و جهنّم وجود دارد در حقیقت جنّت وی آتش و آتش وی بهشت است. و همچنین است کسانی که مار می خورند و یا که به آتش وارد می شوند؛ آن ها با خوردن مار مرتکب گناه کبیره شدهاند و با ورود به آتش مردم را به فتنه انداخته است تا در گمراهی و جهالت از وی تبعیت کنند.\*





سرگروه یکی از این حزبها با پخش سی دی، که در آن سی دی با نشان دادن رقص و سجده ی مریدانش در جلوی خود، خواست تمام افراد منطقه ما را در حزب خود وارد کند. وقتی سی دی بیرون داده شد تمام مردم فهمیدند که کار این افراد مخالف شریعت است و علمای ما هم در آن دوره در مقابلشان ایستادند. این گروه وقتی فهمیدند مردم از این اعمال تنفّر دارند با تمام سرعت این سی دیها را جمع کردند تا آبروی خود را حفظ کنند و دید مردم را بدتر نکنند. من میخواهم از این افراد پست که اسلام را به سخره گرفتهاند بپرسم که اگر این اعمال صحیح است پس چرا آن سی دیها را جمع کردند؟ و اگر حقیقت این است پس چرا از مردم پنهان میکنند؟ این کار فقط نشانه ی این میباشد که این گروهها هر کاری که میکنند، برای فریب و ریاء در بین مردم است. (این مراسم رقص در جاهای دیگر دنیا نیز زیاد شده و برخی بزرگان و دلسوزان دین آنها را گرد آورده و در قالب کلیپهایی در بین مردم پخش کردهاند که امیدوارم برای مردم ما عبرت بخش باشد.)

حال به عنوان مثال می گوییم که این اعمال کرامت است؛ آیا کسانی که الله ﷺ بر آنها منّت نهاده و از فضل خود به آنها کرامات و نشانه ی الهی بخشیده، می تواند این اعمال را در میان مردم آشکار کند و به وسیله ی این اعمال در میان مردم، برای خود احترام کسب کند.

حال به عنوان مثال می گوییم که این اعمال کرامت است؛ آیا کسانی که الله ﷺ بر آنها منّت نهاده و از فضل خود به آنها کرامات و نشانه ی الهی بخشیده، می تواند این اعمال را در میان مردم آشکار کند و به وسیله ی این اعمال در میان مردم، برای خود احترام کسب کند.

\*إفشاء سر الربوبية كفر. (روح البيان سوره اعراف ذيل آيه ٢٠٣ - غريب القرآن سوره اعراف ذيل آيه ١٩٩)

افشاء كردن اسرار الهي كفر است.

\*وقيل: لا يحب الله تعالى إفشاء سر الربوبية وأظهار مواهب الألوهية، أو كشف القناع من مكنونات الغيب ومصونات غيب الغيب. (ألوسي سوره نساء ذيل أيه ١٢۶)

گفته شده است که الله ﷺ پسند نمی دارد افشاء اسرار ربّ را و اظهار عطایای الهی را و بر داشتن حجاب از غیب را.\*

\*أَنَّ جَعْفَراً الصَّادِقَ, قَالَ: لاَ يَتِمُّ المَعْرُوفُ إِنَّا بِثَلاَثَةٍ: بِتَعجِيْلِه، وَتَصْغِيْرِه وَسَترِه. (سير اعلام النبلاء ج٤ص ٢٣٨)

و حضرت جعفر صادق (قدّس سرّه) فرمودند که معروف (کار خیر) حاصل نشود مگر به سه چیز: تعجیل برای انجام آن و کوچک شمردن آن نزد خود و مخفی کردن آن.\*

و هنوز نمی دانند اگر مردم ما در برابر این ظلمها که در حق اسلام می شود بیدار شوند نامی از آنها باقی نخواهد ماند.

انسان مسلمان با اعمال خود شناخته می شود همانگونه که صحابه ی کرام کافی فقط با سادگی و اعمال راستین خود بر تمام دنیا چیره شدهاند.

آیا به یک انسان این اجازه داده شده تا با کارهایی که انجام می دهد به بدن خود آسیب برساند؟ خودزنی در اسلام چگونه است؟ در اسلام آسیب رساندن به بدن خود حرام است و انسان این اجازه را ندارد که جایی از بدن خود را زخمی یا اذیت کند. این گروهها وقتی به رقص در می آیند سر و بدن خود را به در و دیوار و زمین می کوبند، آیا این از اسلام است؟ و بعضی مواقع که در نماز این حالت پیش می آید دو پای خود را بالا و پایین می برند که خود این کارها در فقه اسلامی فاسد کننده ی نماز است و به جای آنکه در نماز ادب را رعایت کنند به الله تبارک و تعالی بی احترامی می کنند.

و این سؤال پیش میآید که چرا این افراد فقط در مواقعی که ذکر میکنند این حالتها دست میدهد؟ جواب این است: این احوال فقط در این مواقع ظاهر نمی شود بلکه در مواقعی که موسیقی پخش می شود نیز این حالت دست میدهد و بیشتر یا بهتر است بگویم همیشه در مواقعی که شعر می خوانند این احوال دست می دهد و اگر در موقع ذکر





نیز این احوال دست دهد به گفته ی ابن عمر کوشه و اسماء بنت ابی بکر کوشه و دیگران که در تفاسیر خواهید دید، شیطان بر او مسلط شده است.

و این نکته را به خاطر بسپاریم که خوب بودن یک فرد شناسنامه ی خوب بودن فرزندانش نیست و همچنین بد بودن یک فرد شناسنامه ی بد بودن فرزندانش نیست همانطور که فرزند حضرت نوح (ع) کافر بوده و همچنین پدر حضرت ابراهیم (ع) کافر بوده است و شناخت ما از خوب یا بد بودن آنها همان عمل به شریعت می باشد و با تقوا بودن در پیشگاه الله هم مراتب انسانها را مشخص می کند. و این را به این خاطر می آورم که گروهی به خاطر وجهه ی پدران و اساتید خود که در میان ما و علماء ترکمن احترام خاصی دارند، سوء استفاده می کنند و در حالی که کارهای وی مخالف شریعت است، به خاطر جایگاه پدرانشان و اساتیدشان، در میان مردم به آنها احترام گذاشته می شود. و باعث شده تا با نفاق کاریها و دوروییهای خود مردم را فریب دهند و به نام اسلام هوسهای خود را دنبال کنند.

و کسانی هم از علمای ما که تحقیقات کمتری دارند این راه را برگزیدهاند که با اعمال آنها کاری نداشته باشند و این سخن حضرت بهاءالدین نقشبندی «قدس سرّه» را میآورند که میگوید؛ «نه انکار می کنم و نه اینکار» در شرایطی که این سخن را زمانی می توان آورد که در قرآن و حدیث رسول الله بیشو افعال و گفتار صحابه سخنین حکم قطعی در این موارد نباشد. و با این کار می خواهند خود را مبرّاء کنند. و از گفتن حقیقت دوری می کنند و به دنبال تحقیق در این موارد نمی پردازند و حقیقت حال هم این است که این کسان مرید یکی از این گروهها بوده و این را بخاطر این میآورند که اگر بگویند که مرید و مؤید آنها هستند در پیش مردم احترام خود را از دست خواهند داد. در حالی که قرآن بهترین امّت بودن ما را در امر به معروف و نهی از منکر می داند:

\*كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آَمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ (١١٠). (سوره آل عمران آيه ١١٠)

شما بهترین امتی هستید از میان مردم پدید آمده، که امر به معروف و نهی از منکر میکنید و به الله ﷺ ایمان دارید. اگر اهل کتاب نیز ایمان بیاورند بر ایشان بهتر است بعضی از ایشان مؤمنند و بیشترشان تبهکارند.\*

در اینجا الله ﷺ شرط بهترین امّت بودن ما را چه میداند؟ آیا جز این است که امر به معروف کنیم و نهی از منکرات؟

اگر ما بهترین امّت الله ﷺ هستیم پس چگونه حقیقت را کتمان می کنیم در حالی که رسول الله ﷺ و اصحاب کرام این کارها را نکردهاند و برای اینکه خود را در دید آنها خوب جلوه دهیم هیچ عکس العملی در برابر کارهای خلاف شریعت آنها انجام نمی دهیم.

\*ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ (٨). (سوره التكاثر آيه ٨)

سپس در آن روز همه شما از نعمتهایی که داشته اید سؤال خواهید شد.\*

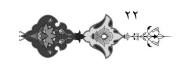
\*الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسبُونَ (٤٥). (سوره يس آيه ٤٥)

امروز بر دهانشان مهر مینهیم و دستهایشان با ما سخن میگویند و پاهایشان گواهی دهد به آنچه می کردند.

### بهاءالدین نقشبندی را بهتر بشناسیم:

بیشتر راههایی که در طریقت به آن اقتداء می شود، طریقتی است که حضرت بهاءالدین نقشبندی توضیه آن را بنا نهاده است. حال کسانی که این ادعاء را دارند که بر مسلک و روش نقشبندیه هستند، باید خود را با روشی که این اولیای الهی گذاشته وفق دهند.





\* {آوردهاندکه مالک حسین که والی هرات بود ازحضرت قطب الاقطاب خواجه بهاء الحق الدین محمّد نقشبند قدس سره پرسید که در طریقه شما ذکر جهر و خلوت و سماع می باشد فرمودند که نمی باشد پس گفت بنای طریقت شما بر چیست فرمودند که " خلوت در انجمن بظاهر با خلق و بباطن با حقّ" }. (تفسیر حقّی (روح البیان) سوره ی نور ذیل آیات ۳۷-۳۸) \* فِی بُیُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَیُذْکُرَ فِیهَا اسْمُهُ یُسَبِّحُ لَهُ فِیهَا بِالْغُدُو ِ وَالْآصَالِ (۳۳) رِجَالٌ لَا تُلْهِیهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَیْعٌ عَنْ ذِکْرِ اللّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِیتَاءِ الزَّکَاةِ یَخَافُونَ یَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِیهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ (۳۷). (سوره نور آیه ۳۷)

در خانههایی که الله ﷺ رخصت داده که قدر و منزلت آنها رفعت یابد و نامش در آنها یاد شود در آن خانهها هر بامداد و شامگاه او را نیایش میکنند.(۳۶) مردانی که نه تجارت و داد و ستدی آنان را از یاد الله ﷺ و برپا داشتن نماز و دادن زکات به خود مشغول نمیدارد، و از روزی که دلها و دیدهها در آن زیر و رو می شود می هراسند.(۳۷)\*

یعنی حتّی وقتی با مردم هستند نیز الله ﷺ را فراموش نمی کنند. در میان مردم زیستن و از یاد الله ﷺ غافل نبودن. این است طریقه ی نقشبندیه. منظور این نیست که اَنها همیشه مشغول امور دنیوی بوده و وقتی را برای اَخرت اختصاص نمی دهند بلکه منظور این است که اَنها حتّی در مواقعی که به امور دنیوی مشغول هستند نیز از یاد الله ﷺ غافل نستند.

بعضی از این متصوّفه را وقتی میپرسی که چه عمل خاصی انجام میدهی و آیا وردی یا اورادی داری میگویند و ادعاء می کنند: دست به کار و دل به یار. در حالی که این ادعاء را باید به الله ﷺ ثابت کرد و نه به خلق الله. و از خلق باید پوشیده داشت.

ذکر نقشبندیه چیست؟ حضرت بهاءالدین نقشبندی «قدس سرّه» به غیر از الله و لا اله الا الله را ذکر نمی گوید و با صفات الله ﷺ کاری ندارد و این مهم است که حضرت بهاءالدین نقشبندی «قدس سرّه» به زبان اجازهی ذکر می دهد و فقط با قلب ذکر می گوید.

و حال این گروههایی که این اعمال را انجام میدهند خود را به طریق نقشبندیه مینامند، در حالی که اعمال آنها را هیچ کدام به روش حضرت بهاءالدین «قدّس سرّه» نیست و ذکر جهر میکنند؛ البته اگر کارها و حرف های آنها را بتوان ذکر نامید. و در جواب این را میآورند که پیر حضرت بهاءالدین «قدس سرّه» ذکر جهر میکردند در حالی که آنها نیز این کار را نمیکردند؛ زیرا هیچ عالم و پیرو شریعت مخالف قرآن و سنّت رسول الله که گامی نمینهد و اگر چنین امکانی هم داشته باشد، من این پاسخ را به ایشان میدهم که آیا آنها طریقت بهاءالدین نقشبندی «قدس سرّه» را میروند یا طریقت پیر بهاءالدین «قدس سرّه» را؟ و آیا این کافی نیست که قرآن در دو مرتبه ذکر خفیه را تأیید میکند (سوره ی اعراف آیات ۵۵ و ۲۰۵) و راه رسول الله که و صحابه ی کرام کشته و امام مذهبشان، امام اعظم کشته بر راه خفیه است؟ این اعمال مانند این میماند که ما به ظاهر چیزی را قبول کنیم و از وجهه ی داشتن این عمل سود ببریم ولی در دل و عمل این راه را قبول نکنیم و به باد سخره بگیریم و خلاف آن عمل کنیم؟

### تعریف مؤمنان از نظر قرآن:

\*إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (٢). (سوره انفال آيه ٢)

مؤمنان، همان کسانی هستند که چون الله ﷺ یاد شود دلهایشان بترسد، و چون آیات او بر آنها خوانده شود بر ایمان آنها بیفزاید، و بر پروردگار خود توکّل کنند.\*

این است صفت حقیقی مؤمنان. تعریف قرآن از هر چیزی اوّلین ملاک و نشان دهنده ی معنای حقیقی آن است. قرآن مؤمنان را همیشه در خوف و رجاء میداند و آن خوف و رجاء یعنی ترس و امیدواری مؤمن بر گذشت و مهربانی او. و معلوم است که این اعمال مؤمنان همراه با طمأنینه و آرامش الله علاق است نه با تکلّف و ریاء و دوری از قوانین





اسلامی. وقتی که ایمان انسان زیاد می شود آرامش الهی در دل انسان افزوده می شود و الله ﷺ را در وجود خود احساس می کند و تکلّف و ریاء از بین می رود. آیا اعمال این گروه ها با این آیه ی قرآنی موافق است؟ آیا وقتی که ایمان انسان افزوده می شود این اعمال پیدا می شود؟ أَعُوذُ باللَّهِ أَنْ أَکُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ (۶۷). (سوره بقره آیه ۶۷)

### تفاسیر آیهی ۲۳ سورهی زمر:

و اینک تفاسیری که در بارهی آیهی ۲۳ زمر، که بیشتر تفاسیر این گونه افعال را در این سوره توضیح دادهاند، به اختصار می آوریم و کسانی که چنین منبعهایی دارند می توانند آن را در این آیه ببینند.

تفاسیری که در این مجموعه آورده می شود بیشتر در موضوع بحث ما تکیه دارد و به آن مقدار آورده می شود که لزوم داشته باشد و از زیاده روی و تکلّف جلوگیری می شود تا خواننده ی عزیز احساس خستگی نکند، و اگر کسی به دنبال اطلاعات بیشتری می باشد می تواند به این تفاسیر رجوع کند.

بخشی از این تفاسیر به زبان فارسی ترجمه شده و چون بیشتر آنها به شبیه یکدیگر میباشند از زیاده روی در ترجمه کاسته شد تا تکلّف و زیاده روی کمتر شود.

### تفسير ابن كثير:

اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (زمر٢٣)

الله ﷺ زیباترین سخن را به صورت کتابی متشابه، متضمن وعد و وعید، نازل کرده است. آنان که از پروردگارشان می هراسند پوست بدنشان جمع می شود، سپس پوستشان و دلشان به یاد الله ﷺ نرم می گردد، این است هدایت الله ﷺ هر که را بخواهد به آن راه نماید، و هر که را الله ﷺ گمراه کند او را راهبری نیست.

...وقوله: { تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ } أي هذه صفة الأبرار، عند سماع كلام الجبار، المهيمن العزيز الغفار، لما يفهمون منه من الوعد والوعيد. والتخويف والتهديد، تقشعر منه جلودهم من الخشية والخوف،

{ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ } لما يرجون ويُؤمِّلون من رحمته ولطفه،

فهم مخالفون لغيرهم من الكفار من وجوه:

أحدها: أن سماع هؤلاء هو تلاوة الآيات، وسماع أولئك نَعَمات الأبيات، من أصوات القَيْنات.

الثاني: ألهم إذا تليت عليهم آيات الرحمن خروا سجدا وبكيا، بأدب وخشية، ورجاء ومحبة، وفهم وعلم، كما قال: { إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ }

أي: لم يكونوا عند سماعها متشاغلين لاهين عنها، بل مصغين إليها، فاهمين بصيرين بمعانيها؛ فلهذا إنما يعملون بها، ويسجدون عندها عن بصيرة لا عن جهل ومتابعة لغيرهم [أي يرون غيرهم قد سجد فيسجدون تبعا له].

[الأنفال: ٢-٤] وقال تعالى: { وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا } [الفوقان:٧٣]





وقال السُّدِّي: { ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ }أي: إلى وعد الله. وقوله: { ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ } أي: هذه صفة من هداه الله، ومن كان على خلاف ذلك فهو ممن أضله الله، { وَمَنْ يُصْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ } [الرعد:٣٣].

قال عبد الرزاق: حدثنا مَعْمَر قال: تلا قتادة، رحمه الله: { تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ }

قال: هذا نعت أولياء الله، نعتهم الله بأن تقشعر جلودهم، وتبكي أعينهم، وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله، ولم ينعتهم بذهاب عقولهم والغشيان عليهم، إنما هذا في أهل البدع، وهذا من الشيطان.

الثالث: ألهم يلزمون الأدب عند سماعها، كما كان الصحابة، رضي الله عنهم عند سماعهم كلام الله من تلاوة رسول الله صلى الله عليه وسلم تقشعر جلودهم، ثم تلين مع قلوبهم إلى ذكر الله. لم يكونوا يتصارخُون ولا يتكلّفون ما ليس فيهم، بل عندهم من الثبات والسكون والأدب والخشية ما لا يلحقهم أحد في ذلك؛ ولهذا فازوا بالقِدح المُعَلّى في الدنيا والآخرة.

این صفت ابرار است هنگام شنیدن کلام الله بخاطر فهم آنها، تهدید های آن و وعده های آن، پوستشان از ترس جمع می شود.

بخاطر امید وآرزوی رحمت الله ﷺ و لطف وی.

پس آنها با کفار از چند وجه فرق دارند:

۱) اینها چیزی را که گوش میدهند، آیات الله ﷺ است ولی کفّار نغمه های بیت را از خوانندگان میشنوند.

۲) اینان وقتی آیات الرحمن را میشنوند پس گریه کنان با ادب و خشیّت و امید و محبت و فهم و علم به سجده میافتند همچنان که الله تعالی میفرماید {جز این نیست که مؤمنان آنانند که چون الله ﷺ یاد کرده شود دل ایشان بترسد و چون آیات الله ﷺ بر ایشان خوانده شود، آن آیات ایمان ایشان را زیاده سازند و بر پروردگار خویش توکّل میکنند. آنان که نماز را بر پا میدارند و از آنچه که ایشان را روزی دادهایم خرج میکنند.

این جماعت، ایشانند مؤمنان. به تحقیق ایشان را نزدیک پروردگار ایشان مرتبتها و آمرزش و روزی نیک است. (ترجمه ی سوره ی انفال آیات ۲ تا ۴)

و باز میفرماید: {و کسانی که هر گاه آیات پروردگارشان به آنان گوشزد شود، مانند کر و کور روی آن نمی افتند}[ترجمه سوره الفرقان آیه ۷۳]

یعنی هنگام شنیدن آن از گوش کردن به آن مشغول نمیمانند و به بازی مشغول نمیشوند بلکه به آن گوش فرا میده میدهند در حالی که فهم کننده و بینا هستند. به همین خاطر است که به آن عمل میکنند واز روی بصیرت به سجده میروند نه از روی نادانی و تبعیت از غیر (تبعیت: میبینند که بقیه سجده کردهاند آنها هم به تبعیت از سجده کنندگان به سجده میروند).

انها نزد شنیدن آیات ادب نگاه میدارند همچنان که صحابه تخفیه هنگام شنیدن تلاوت آیات از رسول الله به بودهاند که پوستشان جمع می شد و بعد آرامش می یافت همراه قلبشان به ذکر الله علاق آنها فریاد نمی کردند و خود را به آنچه که در خود نمی یافتند، به تکلّف (سختی) نمی انداختند، بلکه نزد آنها ثبات و سکون، قرار و ادب و خشیّت بود. آن صفاتی که غیر آنها را نبود به همین خاطر بود که به خیر دنیا و آخرت نائل شدند.





موصوف نداشت (صفت آنها را در بیهوشی و ذهاب عقل ندانست). وآن (بیهوشی و ذهاب عقل) از اهل بدعت صادر می شود و این از شیطان است.

سدّى مى فرمايد معنى الى ذكرالله، وعدهى الله ﷺ است ومعنى ﴿ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ}

{این است هدایت الله ﷺ که هر که را خواهد به آنها هدایت میکند} این است که هر که خلاف این صفات باشد از جمله ی کسانی است که الله ﷺ آنها را گمراه کرده است (یعنی آنان که بر هدایتند فقط پوست آنها جمع می شود و بعد قلب و جسد آنان به ذکر الله ﷺ آرام می گیرد و هرکس که خلاف این باشد از گمراهان است).

الكتاب: تفسير القرآن العظيم

المؤلف: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي [ ٧٠٠ - ٧٧٤ هـ ]

### تفسير الطبري:

وقوله: ﴿ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ يقول تعالى ذكره: تقشعرٌ من سَماعه إذا تلي عليهم جلود الذين يخافون ربمم ﴿ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ يعني إلى العمل بما في كتاب الله، والتصديق به.

( ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ ) يقول تعالى ذكره: هذا الذي يصيب هؤلاء القوم الذين وصفت صفتهم عند سماعهم القرآن من اقشعرار جلودهم،ثم لينها ولين قلوهم إلى ذكر الله من بعد ذلك.

گفتهی الله تعالی (تَقْشَعِرُّ مِنْهُ....) یعنی وقتی که میشنوند آن (قرآن) را موهای کسانی که از الله ه میترسند، سیخ سیخ میشود و (ثُمَّ تَلِینُ...) یعنی بعد از شنیدن، قلب وجلود آنها به عمل به آنچه در کتاب الله است آرام می گیرد و به تصدیق آن.

(ذَلِکَ هُدَی...) یعنی این صفات کسانی است که الله آنها را هدایت کرده یعنی صفات آنان این است که در وهله ی اول سماع قرآن، اقشعرار جلود به آنها دست میدهد و بعد آرامش مییابند و آرام گرفتن قلب آنها به ذکر الله.

المؤلف: طبرى [ ۲۲۶ - ۳۱۰ هـ]

### تفسير البغوي:

{ تَقْشَعِر } تضطرب وتشمئز،

پوست آنها مضطرب و جمع می شود (پوستشان می کشد).

{ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ } والاقشعرار تغير في جلد الإنسان عند الوجل والخوف،

الاقشعرار یعنی تغییری در پوست انسان که هنگام ترس در وی پیدا میشود.

وقيل: المراد من الجلود القلوب، أي: قلوب الذين يخشون ربحم،

وگفته شده است که منظور از پوست، قلوب میباشد یعنی قلب کسانی که از الله ﷺ میترسند.

{ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ } أي: لذكر الله، أي: إذا ذكرت آيات العذاب اقشعرت جلود الخائفين لله، وإذا ذكرت آيات الرحمة لانت وسكنت قلوبهم، كما قال الله تعالى: "ألا بذكر الله تطمئن القلوب"( الرعد-٢٨ ).

﴿ ثُمَّ تَلِینُ جُلُودُهُمْ....} یعنی به ذکر الله ﷺ، یعنی وقتی آیات عذاب را میشنوند پوست کسانی که از الله ﷺ میترسند جمع میشود (از ترس). و وقتی آیات رحمت را میشنوند پوست و قلب آنها نرم شده و آرام میگیرد؛ همچنان که الله ﷺ آرامش مییابد} (ترجمه سوره رعد آیه ۲۸)

وحقيقة المعنى: أن قلوهم تقشعر من الخوف، وتلين عند الرجاء.





حقیقت معنی آیه این است که قلب آنها نزد خوف جمع می شود و نزد رجاء (امید به رحمت) نرم می شود و آرام می گیرد.

عن العباس بن عبد المطلب قال: قال رسول الله صلى الله عليه: "إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تحاتت عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها".

از عباس بن مطلب تخفیه گفت: رسول الله تهفرمودند که وقتی پوست بندهای از ترس الله هم میلرزد، گناهان وی میریزد همچنان که برگهای درخت خشکیده میریزد.

بهذا الإسناد، وقال: "إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله حرمه الله على النار".

با همین سند، اَمده است که وقتی پوست بندهای از خوف الله ﷺ بلرزد، الله ﷺ وی را بر اَتش حرام می کند.

قال قتادة: هذا نعت أولياء الله نعتهم الله بأن تقشعر جلودهم وتطمئن قلوهم بذكر الله، ولم ينعتهم بذهاب عقولهم والغشيان عليهم، إنما ذلك في أهل البدع، وهو من الشيطان.

این است صفت اولیاء الله، الله ﷺ صفت آنان را بیان کرد به اینکه: پوست آنها جمع می شود و چشمان آنها گریان می شود و قلب آنها با ذکر الله ﷺ آرام می گیرد، آنها را الله ﷺ به ذهاب عقل و بیهوشی موصوف نداشت. و آن (بیهوشی و ذهاب عقل) از اهل بدعت صادر می شود و این از شیطان است.

عن عبد الله بن عروة بن الزبير قال: قلت لجديّ أسماء بنت أبي بكر: كيف كان أصحاب رسولالله صلى الله عليه وسلّم يفعلون إذا قرئ عليهم القرآن؟

قالت: كانوا كما نعتهم الله عز وجل تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم، قال فقلت لها: إن ناسًا اليوم إذا قرئ عليهم القرآن خر أحدهم مغشيًا عليه، فقالت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

از عبدالله بن عروهٔ بن الزبير تَحَقَّهُ گويد: به مادربزرگم اسماء بنت ابی بکر تَحَقَّهُ گفتم که اصحاب رسولالله عقوقتی بر اَنها قراَن خوانده می شد چه می کردند؟

وی جواب دادند: آنچنان بودند که الله ﷺ آنها را وصف فرمود چشم های آنها اشک میریخت و پوستشان جمع میشد. به ایشان گفتم که امروزه مردمانی پیدا شدهاند که وقتی بر آنها قرآن بخوانی بیهوش میشوند. پس وی جواب دادند: پناه میبرم از شر شیطان رجیم.

حدثنا سعيد بن عبد الرحمن الجمحي أنا ابن عمر: مر برجل من أهل العراق ساقطًا فقال: ما بال هذا؟ قالوا: إنه إذا قرئ عليه القرآن أو سمع ذكر الله سقط، قال ابن عمر: إنا لنخشى الله وما نسقط!

وقال ابن عمر: إن الشيطان ليدخل في جوف أحدهم، ما كان هذا صنيع أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم

ابن عمر کشه گفتند؛ شیطان بر آنها داخل شده است (که این کار را میکنند)؛ این از کارهایی نیست که صحابه ی رسول الله علی انجام می دادند.

وذكر عن ابن سيرين: الذين يصرعون إذ قرئ عليهم القرآن؟ [فقال: بيننا وبينهم أن يقعد أحدهم على ظهر بيت باسطًا رجليه ثم يقرأ عليه القرآن] من أوله إلى آخره، فإن رمى بنفسه فهو صادق.

از ابن سیرین کشیه: در بارهی کسانی که وقتی قرآن خوانده می شود، می افتند، پرسیده شد.

حکم بین ما و آنها این است که آن اشخاص را بر لبه ی دیواری بنشانیم بعد قرآن را از اول تا آخر برایش بخوانیم، اگر خودش را پرت کرد پس معلوم می شود که وی راست گفته است (که بیهوش می شود).



الكتاب: معالم التتريل

المؤلف : محيى السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي [ المتوفى ٥١٦ هـ ]

### تفسير الآلوسي:

وقوله تعالى: { تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الذين يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ }

. الأظهر أنه استئناف مسوق لبيان آثاره الظاهرة في سامعيه بعد بيان أوصافه في نفسه ولتقرير كونه أحسن الحديث. اين آيه استيناف است (كلام قبلى تمام شده و اين كلام بيان شيء جديد است) و براى ذكر آثار ظاهر شونده بر شنوندگان قرآن بعد از بيان اوصاف قرآن و براى قرار دادن اينكه اين قرآن احسن كلامها است آورده شده است.

والإقشعرار التقبض يقال اقشعر الجلد إذا تقبض تقبضاً شديداً وتركيبه من القشع وهو الأديم اليابس قد ضم إليه الراء ليكون رباعياً ودالاً على معنى زائد يقال: اقشعر جلده وقف شعره إذا عرض له خوف شديد من أمر هائل دهمه بغتة، والمراد تصوير خوفهم بذكر لوازمه المحسومة ويطلق عليه التمثيل وإن كان من باب الكناية.

الإقشعرار: در هم گرفته شدن و منقبض شدن. (اقشعر الجلد) وقتی پوست منقبض می شود که انقباضی سخت است گفته می شود و این کلمه (الإقشعرار) از دو بخش تشکیل شده است (قشع) یعنی پوست خشک، که به آن حرف راء (ر) اضافه کرده شده است تا که رباعی شده و بر زیادت معنی دلالت کند و اقشعر جلده گفته می شود یعنی موهایش راست شد (سیخ سیخ شد) وقتی بر وی ترسی شدید از امری هولناک که دفعتاً وارد شود. و مراد در این آیه به تصویر کشیدن ترس آنها می باشد به ذکر لوازم ترس (مانند اقشعرار جلد) و از قبیل تمثیل (شباهت) به آن اطلاق می شود گرچه از باب کنایه باشد. (نتیجه ی قول آلوسی این است که حتماً لازم نیست که این آثار باشد بلکه این تمثیلی از ترس درونی آنها است).

وقيل: هو تصوير للخوف بذكر آثارها وتشبيه حالة بحالة فيكون تمثيلاً حقيقة، والأول أحسن لأن تشبيه القصة بالقصة على سبيل الاستعارة ههنا لا يخلو عن تكلف، واستظهر كون المراد بيان حصول تلك الحالة وعروضها لهم بطريق التحقيق، والمعنى ألهم إذا سمعوا القرآن وقوارع آيات وعيده أصابتهم رهبة وخشية تقشعر منها جلودهم وإذا ذكروا رحمة لله تعالى عند سماع آيات وعده تعالى والطافه تبدلت خشيتهم رجاء ورهبتهم رغبة وذلك قوله تعالى: { ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إلى ذِكْرِ الله } أي ساكنة مطمئنة إلى ذكر رحمته تعالى، وإنما لم يصرح بالرحمة إيذاناً بألها أول ما يخطر بالبال عند ذكره تعالى لأصالتها كما يرشد إليه خبر سبقت رحمتى غضبي، وذكر القلوب لتقدم الخشية التي هي من عوارضها ولعله إنما لم تذكر هناك على طرز ذكرها هنا لألها لا توصف بالإقشعرار وتوصف باللين، وليس في الآية أكثر من نعت أوليائه باقشعرار الجلود من القرآن ثم سكولهم إلى رحمته عز وجل، وليس فيها نعتهم بالصعق والتواجد والصفق كما يفعله بعض الناس، أخرج سعيد بن منصور، وابن المنذر

وابن مردویه. وابن أبي حاتم. وابن عساكر عن عبد الله بن عروة بن الزبير قال: قلت لجدي أسماء كيف كان يصنع أصحاب رسولالله صلى الله عليه وسلم إذا اقرؤا القرآن؟ قالت: كانوا كما نعتهم الله تعالى تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم قلت: فإن ناساً ههنا إذا سمعوا ذلك تأخذهم غشية قالت: أعوذ بالله تعالى من الشيطان، وأخرج الزبير بن بكار في الموفقيات عن عامر عن عبد الله بن الزبير قال: جئت أمي فقلت وجدت قوماً ما رأيت خيراً منهم قط يذكرون الله تعالى فيرعد أحدهم حتى يغشى عليه من خشية الله تعالى فقالت: لا تقعد معهم ثم قالت: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يتلو القرآن ورأيت أبا بكر. وعمر يتلوان القرآن فلا يصيبهم هذا أفتراهم أخشى من أبي بكر وعمر، وقال ابن عمر وقد رأى ساقطاً من سماع القرآن فقال إنا لنخشى الله تعالى وما نسقط: هؤلاء





يدخل الشيطان في جوف أحدهم، وأخرج عبد الرزاق. وعبد بن حميد. وابن المنذر عن قتادة أنه قال في الآية هذا نعت أولياء الله تعالى قال: تقشعر جلودهم وتبكي أعينهم وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله تعالى ولم ينعتهم الله سبحانه بذهاب عقولهم والغشيان عليهم إنما هذا في أهل البدع وإنما هو من الشيطان، وأخرج ابن أبي شببة عن ابن جبير: قال الصعقة من الشيطان، وقال ابن سيرين: بيننا وبين هؤلاء الذين يصرعون عند قراءة القرآن أن يجعل أحدهم على حائط باسطا رجليه ثم يقرأ عليهم القرآن كله فإن رمي بنفسه فهو صادق، فهذه أخبار ناعية على بعض المتصوّفة صعقهم وتواجدهم وضرب رؤسهم الأرض عند سماع القرآن ويقول مشايخهم: إن ذلك لضعف القلوب عن تحمل الوارد وليس فاعلو ذلك في الكمال كالصحابة أهل الصدر الأول في قوة التحمل فما هو إلا دليل النقص بدليل إن السالك إذا كمل رسخ وقوي الله ولم يصدر منه شيء من ذلك ويقولون: ليس في الآية أكثر من إثبات الإقشعرار واللين وليس فيها نفي أن يعتريهم حال آخر بل في الآية إشعار بأن المذكور حال الراسخين الكاملين حيث قال سبحانه: { الذين يَخْشُونَ رَبُّهُم } فعبر بالموصول ومقتضى معلومية الصلة أن لهم رسوخاً في الخشية حتى يعلموا بما فلا يلزم من كون حالهم ما ذكر ليس إلا على فرض دلالتها على الحصر كون حال غيرهم كذلك ثم إنه متى كان الأمر ضرورياً كالعطاس لا اعتراض على من يتصف في من سيرين ما يؤيد ذلك، وهذا غاية ما يقال في هذا الجال ونحن نسأل الله تعالى أن يتفضل علينا بما تفضل به أصحاب نبيه صلى الله عليه وسلم

الكتاب : روح المعايي في تفسير القرآن العظيم والسبع المثابي

المؤلف : شهاب الدين محمود ابن عبدالله الحسيني الآلوسي(١٢١٧-١٢٠هـ، ١٨٠٢-١٨٥٤م).

### تفسير البحر المحيط:

والظاهر حمل القشعريرة على الحقيقة، إذ هو موجود عند الخشية، محسوس يدركه الإنسان من نفسه، وهو حاصل من التأثر القلبي. وقيل: هو تمثيل تصوير لإفراط خشيتهم، والمعنى: أنه حين يسمعونه يتلي ما فيه من آيات الوعيد، عرقمم خشية تنقبض منها جلودهم.

ثم إذا ذكروا لله ورحمته لانت جلودهم، أي زال عنها ذلك التقبض الناشىء عن خشية القلوب بزوال الحشية عنها، وضمن تلين معنى تطمئن جلودهم لينة غير منقبضة، وقلوبهم راجية غير خاشية، ولذلك عداه بإلى. وكان في ذكر القلوب في هذه الجملة دليل على تأثرها عند السماع، فاكتفى بقشعريرة الجلود عن ذكر خشية القلوب لقيام المسبب مقام السبب. فلما ذكر اللين ذكرهما، وفي ذكر اللين دليل على المحذوف الذي هو رحمة الله، كما كان في قوله: { إذا ذكر الله وجلت قلوبهم }

دليل بقوله: { وجلت } عن ذكر المحذوف، أي إذا ذكر وعيد الله وبطشه. وقال العباس بن عبد المطلب: قال النبي عليه السلام: « من اقشعر جلده من خشية الله تحاتت عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها » وقال ابن عمر: وقد رأى ساقطاً من سماع القرآن فقال: إنا لنخشى الله، وما نسقط هؤلاء يدخل الشيطان في جوف أحدهم. وقالت أسماء بنت أبي بكر: كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم عند سماع القرآن، قيل لها: إن قوماً اليوم إذا اسمعوا القرآن خر أحدهم مغشياً عليه، فقالت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم. وقال ابن سيرين:





بيننا وبين هؤلاء الذين بصرعون عند قراءة القرآن أن يجعل أحدهم على حائط باسطاً رجليه، ثم يقرأ عليه القرآن كله، فإن رمى بنفسه فهو صادق. والإشارة بذلك إلى الكتاب، أو إلى ذينك الوصفين من الاقشعرار واللين، أي أثر هدى الله.

الكتاب : تفسير البحر المحيط

المؤلف: أبو حيان محمد بن يوسف بن على بن يوسف بن حيّان (٢٥٤ – ٢٥٥هـ، ١٢٥٦ – ١٣٤٤م).

### تفسير فتح القدير:

{ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الذين يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ } هذه الجملة يجوز أن تكون صفة ل { كتاباً }، وأن تكون حالاً منه، لأنه وإن كان نكرة، فقد تخصص بالصفة، أو مستأنفة لبيان ما يحصل عند سماعه من التأثر لسامعيه، والاقشعرار التقبض، يقال: اقشعر جلده: إذا تقبض، وتجمع من الخوف. والمعنى: آنها تأخذهم منه قشعريرة. قال الزجاج: إذا ذكرت آيات العذاب اقشعرت جلود الخائفين لله { ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ } إذا ذكرت آيات الرحمة. قال الواحدي: وهذا قول جميع المفسرين، ومن ذلك قول امرىء القيس:

فبت أكابد ليل التمام ... والقلب من خشية مقشعر

وقيل: المعنى: أن القرآن لما كان في غاية الجزالة، والبلاغة، فكانوا إذا رأوا عجزهم عن معارضته اقشعرّت الجلود منه إعظاماً له، وتعجباً من حسنه، وبلاغته ثم تلين جلودهم، وقلوهم { إلى ذِكْرِ الله } عدّى تلين بإلى لتضمينه فعلاً يتعدّى بها، كأنه قيل: سكنت، واطمأنت إلى ذكر الله لينة غير منقبضة، ومفعول ذكر الله محذوف، والتقدير: إلى ذكر الله رحمته، وثوابه، وجنته، وحذف للعلم به. قال قتادة: هذا نعت أولياء الله نعتهم بألها تقشعر جلودهم، وتطمئن قلوهم إلى ذكر الله، ولم ينعتهم بذهاب عقولهم، والغشيان عليهم إنما ذلك في أهل البدع وهو: من الشيطان، والإشارة بقوله: { ذلك } إلى الكتاب الموصوف بتلك الصفات، وهو: مبتدأ، و { هُدَى الله } خبره، أي: ذلك الكتاب هدى الله { يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاء } أن يهديه من عباده. وقيل: إن الإشارة بقوله: { ذلك } إلى ما وهبه الله لهؤلاء من خشية عذابه، ورجاء ثوابه { وَمَن يُضْلِلِ الله } أي: يجعل قلبه قاسياً مظلماً غير قابل للحق { فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ } يهديه إلى الحق، ويخلصه من الضلال. قرأ الجمهور: { من هاد } بغير ياء. وقرأ ابن كثير، وابن محيصن بالياء.

الكتاب : فتح القدير.

المؤلف: الشوكايي (١٧٣هـ ــ ١٢٥٠هـ، ١٧٥٩ -١٨٣٤م).

### تفسير البقاعي (نظم الدرر في تناسب الآيات والسور):

فقال: { تقشعر } أي تهتز وتتجمع وتتقبض تقبضاً شديداً، من القشع وهو الأديم اليابس، وزيد حرفاً لزيادة المعنى، واختير حرف التكرير إشارة إلى المبالغة فيه، وكونه حرف التطوير أشد للمناسبة { منه جلود } أي ظواهر أجسام { الذين يخشون } أي يخافون خوفاً شديداً ويلتذون لذة توجب إجلالاً وهيبة، فيكون ذلك سبب ذلك، وزاد في مدحهم بألهم يخافون المحسن، فهم عند ذكر أوصاف الجلال أشد خوفاً، فلذلك لفت القول إلى وصف الإحسان فقال: { رجم } أي المربي لهم والمحسن إليهم لاهتزاز قلوبهم، روى الطبراني عن العباس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تخاتت خطاياه »، وروي عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه مر برجل من أهل العراق ساقط، قال: فما بال هذا؟ قال: إنه إذا قرئ عليه القرآن وسمع ذكر الله سقط، قال ابن عمر رضي الله عنهما: إنا لنخشى الله وما نسقط وإن الشيطان ليدخل في جوف أحدهم، ما كان هذا صنيع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، { ثم





تلين } أي تمتد وتنعم، وقدم ما صرح فيه بالاقشعرار الذي يلزمه اليبس، وأخر القلوب إبعاداً لها عما قد يفهم يبساً فيوهم قسوة فقال: { جلودهم } لتراجعهم بعد برهة إلى الرجاء وإن اشتدت صلابتها { وقلوبهم } وذكره لتجدد لين القلوب مع الجلود دال على تقدير اقشعرارها معها من شدة الخشية فإن الخشية لا تكون إلا في القلب، وكان سر حذف التصويح بذلك تتريهها عن ذكر ما قد يفهم القسوة.

ولما كان القلب شديد الاضطراب والتقلب، دل على حفظه له بنافذ أمره وباهر عظمته بالتعدية + إلى + ليكون المعنى: ساكنة مطمئنة + إلى ذكر الله + أي ذي الجلال والإكرام، فإن الأصل في ذكره الرجاء لأن رحمته سبقت غضبه، وأظهر موضع الإضمار لأحسن الحديث لئلا يوهم أن الضمير للرب، فيكون شبهة لأهل الاتحاد أو غيرهم من أرباب البدع، ولم يقل: إلى الحديث أو الكتاب + مثلاً، بل عدل إلى ما عرف أنه ذكره سبحانه ليكون أفخم لشأنه، وزاده فخامة بصرف القول عن الوصف المقتضي للإحسان إلى الاسم الجامع للجلال والإكرام.

الكتاب: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور

### تفسير اللباب:

قوله: { تَقْشَعِرُ } هذه الجملة يجوز أن تكون صفة » لكتاب « وأن تكون حالاً منه لاختاصه بالصفة، وأن تكون مستأنفة، واقشعر جلده إذا تَقَبَّض وتجمَّع من الخوف وقفَّ شعره، والمصدر الاقْشِعْرَارُ والقُشَعْرِيرةُ أيضاً ووزن اقْشَعرَ الْفَنْعُرِيرة فُعَلِّيلَة.

نصار

قال المفسرون: تقشعر تضطرب وتشمئز { مِنْهُ جُلُودُ الذين يَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ } والاقشعرار تغير في جلد الإنسان عند الوَجَل والحوف، وقيل: المراد من الجولد القلوب أي قلوب الذين يخشون رهم { ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إلى ذِكْرِ الله كَلْكَ هُدَى الله } ( أي لذكر الله ) قيل: إذا ذكرت آيات العذاب اقشعرت جلود الخائفين لله وإذا ذكرت آيات الرحمة لانت وسكنت قلوهم كما قال الله: { أَلاَ بِذِكْرِ الله تَطْمَئنُ القلوب } [ الرعد : ٢٨ ] وحقيقة المعنى أن قلوهم تقشعر عند الحوف وتلين عند الرجاء قال عليه ( الصلاة و ) السلام: « إذا اقْشَعَوَّ جِلْدُ الْعَبْدِ مِنْ حَشْيَةِ اللّهِ حَرَّمَهُ اللّهِ تَحَاتَّتْ عَنَهُ وَلُولُهُم كما قال الله بَعَرَقها » وقال: « إذا اقْشَعَوَّ جِلْدُ الْعَبْدِ مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ حَرَّمَهُ اللّهِ تَحَاتَّتْ عَنَى النّارِ » قال كما يَتَحَاتُ عَنَسُ الشَّجَرَةِ اللّهِ بَعْهُم تقشعرُ جلودهم وتطمئن قلوبُهم ولم ينعتهم بذهاب عقولهم والعَشَيَان عليهم إنما فالدق في أهل البِدَع وهو من الشيطان وعن عروة بن الزّبير قال: قلت لجدّتي أسماء بنتِ أبي بكر كيف كان أصحاب ذلك في أهل البِدَع وهو من الشيطان وعن عروة بن الزّبير قال: قلت لجدّتي أسماء بنتِ أبي بكر كيف كان أصحاب رسولالله حسلي الله عليه وسلم – يفعلون إذا قرئ عليهم القرآن؟ ( قالت: كائوا كمَا نعتهم الله عزّ وجلٌ تَدْمَع أعينهُمْ وتُقْشَعرُّ جلودُهُمْ، قال: فقلتُ لها: إن ناساً اليوم إذا قرئ عليهم القرآن؟ ( قالت: كائوا كمَا نعتهم الله عزّ وجلٌ بالله من أهل العراق ساقطٍ فقال: ما بالُ هذا؟ قالوا: إنه إذا قرئ عليه القرآن أو رسمع ذكرَ الله سَقَطَ فقال ابن عمر: إنّا لنخشي الله ( – عزّ وجلٌ ) – وما تسمُقطُ فقال ابن عمر: إنّا لنخشي الله ( – عزّ وجلٌ ) – وما تسمُقطَ

وقال ابن عمر: إن الشيطان يدخل في جوف أحدهم ماكان هذا صنيع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم -. الكتاب : تفسير اللباب





المؤلف: ابن عادل

### تفسير سراج المنير شربيني:

{تقشعر} أي: تضطرب وتشمئز {منه} عند ذكر وعيده {جلود} أي: ظواهر أجسام {الذين يخشون} أي: يخافون {ربهم} والمعنى تأخذهم قشعريرة وهو تغير يحدث في جلد الإنسان عند ذكر آيات العذاب {ثم تلين} أي: تطمئن {جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله } أي: عند ذكر وعده، والمعنى إذا ذكرت آيات الرحمة لانت وسكنت قلوبهم كما قال تعالى: {ألا بذكر الله تطمئن القلوب} (الرعد: ٢٨)

روي عن رسولالله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تعالى تحاتت عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها» وفي رواية: «حرمه

الله على النار» قال قتادة: هذا نعت أولياء الله تعالى نعتهم الله تعالى بأن تقشعر جلودهم وتطمئن قلوبهم بذكر الله ولم ينعتهم بذهاب عقولهم والغشيان عليهم وإنما ذلك في أهل البدع وهو من الشيطان.

وعن عبد الله بن عروة بن الزبير قال: قلت لجدي أسماء بنت أبي بكر رضي الله تعالى عنهما: كيف كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعلون إذا قرئ عليهم القرآن؟ قالت: كانوا كما نعتهم الله تعالى تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم، قال: قلت لها: إن ناساً اليوم إذا قرئ عليهم القرآن خر أحدهم مغشياً عليه، قالت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، وروي أن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما مر برجل من أهل العراق ساقط فقال: ما بال هذا؟ فقالوا: إنه إذا قرئ عليه القرآن أو سمع ذكر الله تعالى سقط فقال: إنا لنخشى الله تعالى وما نسقط. وقال ابن عمر: إن الشيطان يدخل في جوف أحدهم، ما كان هذا صنيع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وذكر عند ابن سيرين الذين يصرعون إذا قرئ عليهم القرآن، فقال: بيننا وبينهم أن يقعد أحدهم على ظهر بيت باسطاً رجليه ثم يقرأ عليه القرآن من أوله إلى آخره فإن رمى بنفسه فهو صادق.

فإن قيل: لم ذكرت الجلود وحدها أولاً في جانب الخوف ثم قرنت بها القلوب ثانياً في الرجاء؟ أجيب: بأن الخشية التي محلها القلوب إذا ذكرت فقد ذكرت القلوب فكأنه قيل: تقشعر جلودهم من آيات الوعيد وتخشى قلوبهم في أول وهلة وإذا ذكر الله تعالى ومبنى أمره على الرأفة والرحمة استبدلوا بالخشية رجاء في قلوبهم وبالقشعريرة ليناً في جلودهم.

فإن قيل: ما وجه تعدية تلين بإلى؟ أجيب: بأنه ضمن معنى فعل متعد بإلى كأنه قيل: سكنت أو اطمأنت إلى ذكر الله تعالى.

فإن قيل: كيف قال الله تعالى: {إلى ذكر الله} ولم يقل إلى رحمة الله؟ أجيب: بأن من أحب الله تعالى لأجل رحمته فهو ما أحب الله تعالى وإنما أحب شيئاً غيره وأما من أحب الله تعالى لا لشيء سواه فهو المحب الحق وهي الدرجة العالية كما قال تعالى: {ألا بذكر الله تطمئن القلوب}

الكتاب: تفسير سراج المنير شربيني المؤلف: محمد بن أحمد الشربيني

### تفسير النسفي:

{ تَقْشَعِرُ } تضطرب وتتحرك { مِنْهُ جُلُودُ الذين يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ } يقال: اقشعر الجلد إذا تقبض تقبضاً شديداً. والمعنى ألهم إذا سمعوا بالقرآن وبآيات وعيده أصابتهم خشية تقشعر منها جلودهم، وفي الحديث " إذا اقشعر جلد المؤمن





من خشية الله تحاتّت عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها " { ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إلى ذِكْرِ الله } أي إذا ذكرت آيات الرحمة لانت جلودهم وقلوبهم وزال عنها ما كان بها من الخشية والقشعريرة. وعُدي ب «إلى» لتضمنه معنى فعل متعد ب «إلى» كأنه قيل: اطمأنت إلى ذكر الله لينة غير متقبضة. واقتصر على ذكر الله من غير ذكر الرحمة، لأن رحمته سبقت غضبه فلأصالة رحمته إذا ذكر الله لم يخطر بالبال إلا كونه رءوفاً رحيماً. وذكرت الجلود وحدها أولاً ثم قرنت بها القلوب ثانياً لأن محل الخشية القلب فكان ذكرها يتضمن ذكر القلوب

الكتاب : مدارك التتريل وحقائق التأويل

المؤلف: عبدالله بن أحمد بن محمود حافظ الدين أبو البركات النسفي ( ت ١٠٧هـ، ١٣١٠م).

### تفسير الدر المنثور:

وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عن قتادة رضي الله عنه في قوله { تقشعر منه جلود الذين يخشون ربحم } هذا نعت أولياء الله نعتهم الله تعالى قال : تقشعر جلودهم، وتبكي أعينهم، وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله تعالى. ولم ينعتهم الله تعالى بذهاب عقولهم، والغشيان عليهم، إنما هذا في أهل البدع، وإنما هو من الشيطان.

وأخرج ابن المنذر عن ابن جريج رضي الله عنه في قوله { تقشعر منه جلود الذين يخشون ربحم . . . } قال: إذا ذكروا سمعوا ذكر الجنة واللين { يرجون رحمة الله }.

وأخرج سعيد بن منصور وابن المنذر وابن مردويه وابن أبي حاتم وابن عساكر عن عبد الله بن عروة بن الزبير قال: قلت لجدي أسماء رضي الله عنها كيف كان يصنع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قرأوا القرآن؟ قالت: كانوا كما نعتهم الله تعالى تدمع أعينهم، وتقشعر جلودهم. قلت: فإن ناساً ههنا إذا سمعوا ذلك تأخذهم عليه غشية، فقالت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

وأخرج الزبير بن بكار في الموفقيات عن عامر بن عبد الله بن الزبير رضي الله عنه قال: جئت أمي فقلت وجدت قوماً ما رأيت خيراً منهم قط، يذكرون الله تعالى فيرعد أحدهم حتى يغشى عليه من خشية الله فقالت: لا تقعد معهم.

ثم قالت: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يتلو القرآن، ورأيت أبا بكر وعمر يتلوان القرآن فلا يصيبهم هذا. افتراهم أخشى من أبي بكر وعمر؟

وأخرج ابن أبي شيبة عن قيس بن جبير رضى الله عنه قال: الصعقة من الشيطان.

أخرج سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن المنذر عن إبراهيم رضي الله عنه في الرجل يرى الضوء قال: من الشيطان، لو كان يرى خيراً لأوثر به أهل بدر.

وأخرج الحكيم الترمذي في نوادر الأصول عن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه: إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تحاتت عنه خطاياه كما يتحات عن الشجرة البالية ورقها.

وأخرج الحكيم الترمذي عن أُبي بن كعب رضي الله عنه قال: ليس من عبد على سبيل ذكر سنة ذكر الرحمن فاقشعر جلده من مخافة الله تعالى إلا كان مثله مثل شجرة يبس ورقها وهي كذلك فاصابتها ريح تحات ورقها كما تحات عن الشجرة البالية ورقها، وليس من عبد على سبيل وذكر سنة وذكر الرحمن ففاضت عيناه من خشية الله إلا لم تمسه النار أبداً. —

الكتاب : الدر المنثور في التأويل بالمأثورالمؤلف : عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (١٤٩ – ٩١١ – ٩١١ هـ هــ، ١٤٤٥ – ٥٠٥٥م).





### تفسير الخازن:

{ تقشعر } أي تضطرب وتشمئز { منه جلود الذين يخشون رهم } والمعنى تأخذهم قشعريرة وهي تغيير يحدث في جلد الإنسان عند ذكر الوعيد والوجل والخوف. وقيل المراد من الجلود القلوب أي قلوب الذين يخشون رهم { ثم تلين جلودهم وقلوهم إلى ذكر الله } أي لذكر الله تعالى قيل إذا ذكرت آيات الوعيد والعذاب اقشعرت جلود الخائفين لله وإذا ذكرت آيات الرعد والرحمة لانت جلودهم وسكنت قلوهم وقيل حقيقة المعنى أن جلودهم تقشعر عند الخوف وتلين عند الرجاء.

الكتاب : لباب التأويل في معايي التتزيل

المؤلف : الخازن، أبو الحسن علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي (٦٧٨ – ٤١٨هــ، ١٢٨٠ – ١٣٤١م).

### تفسير البحر المديد ابن عجيبه:

{ تَقْشَعِرُ منه جُلُودُ الذين يخشون رهِم } أي: ترتعد وتنقبض، والاقشعرار: التقبُض، يقال: اقشعر الجلد: إذا انقبض، ويقال: اقشعر جلده ووقف شعره: إذا عرض له خوف شديد، من منكر هائل دهمه بغتة. والمعنى: ألهم إذا سمعوا القرآن وقوارعه وزواجره، أصابتهم هيبة وخشية تقشعر منه جلودهم، وإذا ذكروا رحمة الله تعالى تبدلت خشيتهم رجاءً، ورهبتهم رغبةً، وذلك قوله تعالى: { ثم تَلينُ جُلُودُهم وقلوبُهم إلى ذكر الله } أي: ساكنة مطمئنة إلى ذكر الله.

الكتاب: تفسير ابن عجيبة المؤلف: ابن عجيبة

### تفسير نظم الدرر:

فقال: {تقشعر} أي تمتز وتتجمع وتتقبض تقبضاً شديداً, من القشع وهو الأدسم اليابس, وزيد حرفاً لزيادة المعنى, واختبر حرف التكرير إشارة إلى المبالغة فيه, وكونه حرف التطوير أشد للمناشبة {منه جلود} أي ظواهر أجسام {الذين يخشون} أي يخافون خوفاً شديداً ويلتذون لذة توجب إجلالاً وهيبة, فيكون ذلك سبب ذلك, وزاد في مدحهم بألهم يخشون أي يخافون المحسن, فهم عند ذكر أوصاف الجلال أشد خوفاً, فلذلك لفت القول إلى وصف الإحسان فقال: {رجم} أي المربي لهم والمحسن إليهم لاهتزاز قلوبهم, روى الطبراني عن العباس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال "إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تحاتت خطاياه" وروي عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه مر برجل من أهل العراق ساقط, قال: فما بال هذا؟ قال: إنه إذا قرئ عليه القرآن وسمع ذكر الله سقط, قال ابن عمر رضي الله عليه وسلم, {ثم تلين} أي نسقط وإن الشيطان ليدخل في جوف أحدهم, ما كان هذا صنيع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم, إثم تلين} أي تمتد وتنعم, وقدم ما صرح فيه بالاقشعرار الذي يلزمه البيس, وأخر القلوب إبعاداً لها عما قد يفهم يبساً فيوهم قسوة فقال: {جلودهم} لتراجعهم بعد برهة إلى الرجاء ةإن اشتدت صلابتها {وقلوبهم} وذكره الحشية لا تكون إلا في القلب, وكان سر حذف التصريح بذلك تتربهاً عن ذكر ما قد يفهم القسوة. ولما كان القلب شديد الاضطراب والتقلب, دل على حفظه له بنافذ أمره وباهر عظمته بالتعدية بـ " إلى " ليكون المعنى: ساكنة مطمئنة {إلى ذكره الله} أي ذي الجلال على حفظه له بنافذ أمره وباهر عظمته بالتعدية بـ " إلى " ليكون المعنى: ساكنة مطمئنة والى ذكره الله إلى ذكره الرهم أن الخلال وهم أن





الضمير للرب, فيكون شبهة لأهل الاتحاد أو غيرهم من أرباب البدع, ولم يقل: إلى الحديث أو الكتاب – مثلاً, بل عدل إلى ما عرف أنه ذكره سبحانه ليكون أفخم لشأنه, وزاده فخامة بصرف القول المقتضي للإحسان إلى الاسم الجامع للجلال والإكرام.

الكتاب: تفسير نظم الدرر

المؤلف: الإمام برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي - ومات فيها سنة ٨٨٥هـ.

### تفسير الوسيط لسيد طنطاوي:

وقوله – تعالى –: { تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الذين يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إلى ذِكْرِ الله . . . } . الله التئناف مسوق لبيان آثار هذا القرآن الكريم في نفوس قارئيه وسامعيه بعد بيان أوصافه في ذاته.

{تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ....} (برای بیان تأثیر قرآن بر جان قاری و شنونده ی آن آمده است، بعد از بیان اوصاف ذات قرآن).

وقوله " تقشعر " من الاقشعرار، وهو الانقباض الشديد للبدن.

(تقشعر: در هم کشیده شدن شدید بدن را گویند).

يقال: اقشعر جسد فلان، إذا انقبض جلده واهتز . . . وهو هنا كناية عن الخوف الشديد من الله – تعالى –.

اقشعر جسد فلان (جسد فلانی اقشعرار کرد) گفته می شود، وقتی که پوست وی در هم کشیده شود و بلرزد و در اینجا کنایه است از ترس الله (نه اینکه حتماً خود انقباض وکشیدگی در وی باشد).

أى: أن هذا الكتاب العظيم عندما يقرؤه أو يسمعه المؤمنون الصادقون الذين يخشون ربهم تقشعر جلودهم من شدة ما اشتمل عليه من زواجر ونذر. ثم تلين جلودهم وقلوبهم إذا ما قرأوا أو استمعوا إلى آيات الرحمة والمغفرة.

....والخلاصة أن من صفات هؤلاء المؤمنين الصادقين، ألهم يجمعون عند قراءتهم أو سماعهم للقرآن الكريم بين الخوف والرجاء، الخوف من عذاب الله – تعالى – والرجاء فى رحمته ومغفرته، إذ أن إقشعوار الجلود كناية عن الخوف الشديد، ولين الجلود والقلوب كناية عن السرور والارتياح

یعنی این کتاب عظیم، وقتی که مؤمنان صادق آن را میخوانند یا که میشنوند، از ترس ربّ خود پوستهایشان از شدت آنچه که قرآن مشتمل آن است از قبیل زاجر و نذیر (از عقاب و نهی های وارده) منقبض میشود.

خلاصهی مطلب اینکه مؤمنان صادق هنگام خواندن یا شنیدن قرآن بین خوف و رجاء (بیم و امید) جمع می کنند: ترس از عذاب الله و امید از رحمت و غفران وی. زیرا اقشعرار الجلود، کنایه است از خوف شدید و لین الجلود و القلوب کنایه است از سرور و آرامش.

ومفعول { ذِكْرِ الله } محذوف للعلم به، أى: ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله رحمته وثوابه وجنته.

(ثم تلين جلودهم وقلوهم: يعنى پوست و قلب آنها به ذكر الله ﷺ و رحمت و ثواب و جنّت وى آرام مى يابد).

قال ابن كثير ما ملخصه: هؤلاء المؤمنون يخالفون غيرهم من وجوه:

أحدها: أن سماع هؤلاء تلاوة الآيات، وسماع أولئك نغمات الأبيات.

الثانى: ألهم إذا تليت عليهم آيات الرهمن خروا سجدا وبكيا، بأدب وخشية ورجاء ومحبة وفهم وعلم، ولم يكونوا – كغيرهم – متشاغلين لاهين عنها.

الثالث: ألهم يلزمون الأدب عند سماعها . . . . ولم يكونوا يتصارخون ويتكلفون ما ليس فيهم.





قال قتادة عند قراءة لهذه الآية: هذا نعت أولياء الله، نعتهم الله بألهم تقشعر جلودهم وتبكى أعينهم، وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله، ولم ينعتهم بذهاب عقولهم، والغشيان عليهم، إنما هذا في أهل البدع، وهذا من الشيطان . . .

الكتاب : التفسير الوسيط المؤلف : محمد سيد طنطاوي

### تفسير المحرز الوجيز ابن عطيه:

وقوله تعالى: { تقشعر منه جلود الذين يخشون رهم } عبارة عن قف شعر الإنسان عندما يداخله خوف ولين قلب عن سماع موعظة أو زجر قرآن ونحوه، وهذه علامة وفزع المعنى المخشع في قلب السامع، وفي الحديث أن أبي بن كعب قرأ عند النبي صلى الله عليه وسلم: « اغتنموا الدعاء عند الرقة فإلها وهمة » وقال العباس بن عبد المطلب: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من اقشعر جلده من خشية الله تحاتت عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها » وقالت أسماء بنت أبي بكر: كان أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم عند سماع القرآن، قيل لها: إن أقواماً اليوم إذا سمع أحدهم القرآن خر مغشياً عليه، فقالت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم وقال ابن عمر: وقد رئي ساقطاً عند سماع القرآن فقال: إنا لنخشى الله وما نسقط، هؤلاء يدخل الشيطان في جوف أحدهم. وقال ابن سيرين: بيننا وبين هؤلاء الذي يصرعون عند قراءة القرآن أن يجعل أحدهم على حائط باسطاً رجليه ثم يقرأ القرآن كله، فإن رمى بنفسه فهو صادق.

الكتاب : المحرر الوجيز

المؤلف : أبو محمد عبدالحق بن غالب بن عبدالرحمن ابن تمام بن عطية المحاربي (٤٨١–٤٥٥هـ.، ١٠٨٨ – ١٠٨٨ .

### مختصر التفسير البغوي المسمى بمعالم التنزيل:

{ تَقْشَعِرُ }، تضطرب وتشمئز، { مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ }، والاقشعرار تغير في جلد الإنسان عند الوجل والخوف، وقيل: المراد من الجلود القلوب أي قلوب الذين يخشون ربهم، { ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ }، أي لذكر الله، أي إذا ذكرت آيات الرحمة لانت وسكنت قلوبهم، لذكر الله، أي إذا ذكرت آيات الرحمة لانت وسكنت قلوبهم، كما قال الله تعالى: { أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ }، وحقيقة المعنى: أن قلوبهم تقشعر من الخوف وتلين عند الرجاء.

الكتاب : مختصر تفسير البغوي المؤلف : عبد الله بن أحمد بن علي الزيد

### تفسير القرآن لعبدالرزاق الصنعاني:

عبد الرزاق عن معمر، قال: تلا قتادة (تقشعر منه جلود الذين يخشون رهِم، ثم تلين جلودهم وقلوهم إلى ذكر الله قال: « هذا نعت أولياء الله نعتهم الله أن تقشعر جلودهم، وتبكي أعينهم، وتطمئن قلوهم إلى ذكر الله، ولم ينعتهم بذهاب عقولهم، والغشيان عليهم، وإنما هذا في أهل البدع وهذا من الشيطان »

الكتاب : تفسير القرآن لعبد الرزاق الصنعابي



### ايسر التفاسير الجزايري:

{ تقشعر منه جلود الذين يخشون رهم } أي عند سماع آيات الوعيد فيه { ثم تلين جلودهم } إذا سمعوا آيات الوعد و تظمئن قلوهم } إذا سمعوا حججه وأدلته وقوله { إلى ذكر الله } اي القرآن وذكر الله بوعده ووعيده وأسمائه وصفاته ويشهد له قوله تعالى من سورة الرعد { ا بذكر الله تطمئن القلوب } وقوله تعالى { ذلك هدى الله يهدي به من يشاء } أي ذلك المذكور وهو القرآن الكريم هدى الله إذ هو الذي أنزله وجعله هادياً يهدي به من يشاء هدايته بمعنى يوفقه للإيمان والعمل به وترك الشرك والمعاصي. وقوله { ومن يضلل الله فما له من هادٍ } لما سبق في علم الله ولوجود مانع من هدايته كالإصرار والعناد والتقليد. فهذا ليس له منهاد يهديه بعد الله أبداً.

هداية الآيات:

من هداية الآيات:

١ مظاهر العلم والقدرة الإلهية الموجبة للإيمان به وبرسوله ولقائه.

٢- بيان أن القلوب قلبان قلب قابل للهداية و آخر غير قابل لها.

٣- بيان أن القرآن أحسن ما يحدث به المؤمن إذ أخباره كلها صدق وأحكامه كلها عدل.

٤ فضيلة أهل الخشية من الله إذ هم الذين ينفعلون لسماع القرآن فترتعد فرائصهم عند سماع وعيده، وتلين قلوبهم
 وجلودهم عند سماع وعده.

الكتاب : أيسر التفاسير الخزائري

با این تفاسیری که از کتب بزرگترین علمای اهل تسنّن میباشد، ما خواستیم تا علمای خود را در این موارد آگاهی مختصری داده باشیم و راهی را در پیش پای بزرگانی گذاشته باشیم که به علّت نداشتن منبع نمی توانند به دنبال تحقیق در این موارد بپردازند.





## ذكر چيست؟

\*فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ (١٥٢). (سوره بقره آيه ١٥٢)

پس مرا یاد کنید تا شما را یاد کنم. مرا سپاس گویید و ناسپاسی من مکنید. \*

## تفسير الآلوسي:

\* { فاذكروبى } بالطاعة قلباً وقالباً فيعم الذكر باللسان والقلب والجوارح، فالأول: كما في «المنتخب» الحمد والتسبيح والتحميد وقراءة كتاب الله تعالى والثاني: الفكر في الدلائل الدالة على التكاليف والوعد والوعيد وفي الصفات الإلهية والأسرار الربانية. والثالث: استغراق الجوارح في الأعمال المأمور بما خالية عن الأعمال المنهي عنها ولكون الصلاة مشتملة على هذه الثلاثة سماها الله تعالى ذكراً في قوله: { فاسعوا إلى ذِكْر الله } [ الجمعة : ٩ ] (سوره بقره ذيل آيه ١٥٢)

{ فاذ کرونی } یعنی ذکر کنید با قلب و قالب پس عام است به ذکر با زبان و با قلب و ذکر با اعضای دیگر بدن. اولی (زبانی): همچنان که در المنتخب (اسم کتاب)آمده است: حمد است و تسبیح و قرائت کلام الله و دومی (قلبی): فکر کردن بر دلیل هایی که دلالت دارند بر تکالیف الهی و وعده و وعید الهی و در صفات الهی و اسرار الهی. و سومی (فعل جوارح): غرق شدن در انجام اعمالی که به انجام آن امر شده ایم و خالی کردن اعضاء از افعالی که از آن نهی شده ایم. بخاطر شامل بودن نماز بر هر سه ذکر (قلبی، زبانی و فعل اعضاء)، الله تعالی نماز را ذکر نامید در {فاسعوا الی ذِکْرِ الله} بشتابید به سوی ذکر الله ﷺ.\*

## تفسير الرازي:

\*اعلم أن الله تعالى كلفنا في هذه الآية بأمرين: الذكر، والشكر

أما الذكر فقد يكون باللسان، وقد يكون بالقلب، وقد يكون بالجوارح، فذكرهم إياه باللسان أن يحمدوه ويسبحوه ويمجدوه ويقرؤا كتابه.

وذكرهم إياه بقلوبهم على ثلاثة أنواع.

أحدها: أن يتفكروا في الدلائل الدالة على ذاته وصفاته، ويتفكروا في الجواب عن الشبهة القادحة في تلك الدلائل.

وثانيها: أن يتفكروا في الدلائل الدالة على كيفية تكاليفه وأحكامه وأوامره ونواهيه ووعده ووعيده، فإذا عرفوا

كيفية التكليف وعرفوا ما في الفعل من الوعد، وفي الترك من الوعيد سهل فعله عليهم.

وثالثها: أن يتفكروا في أسرار مخلوقات الله تعالى حتى تصير كل ذرة من ذرات المخلوقات كالمرآة المجلوة المحاذية لعالم القدس، فإذا نظر العبد إليها انعكس شعاع بصره منها إلى عالم الجلال وهذا المقام مقام لا نماية له.

أما ذكرهم إياه تعالى بجوارحهم، فهو أن تكون جوارحهم مستغرقة في الأعمال التي أمروا بها، وخالية عن الأعمال التي فعوا عنها. (سوره بقره ذيل آيه ١٥٢)

بدان که الله تعالی در این آیه ما را به دو چیز امر کرد:۱) ذکر. ۲) شکر.

اما ذکر با زبان است و با قلب و با اعضای بدن. ذکر زبانی: وی (تعالی) را حمد و سپاس گویند و تسبیح (تنزیه به پاکی از هر چه که پاک دانستن الله ﷺ از آن لازم است، یاد کردن) و تمجید کنند وی تعالی را (به بزرگی یاد کردن) و خواندن کتاب الله میباشد.

ذکر قلبی سه نوع است:

۱) فکر در دلائل داله بر ذات و صفات الله ﷺ و اینکه به یافتن جواب از شبههای که بر دلائل وارد شود فکر کنند.





۲) فکر کردن در دلائل دالّه بر تکالیف و احکام و اوامر و نواهی و وعده و وعید، پس وقتی که کیفیّت تکلیف را شناخت و دانست که در فعل آنچه به انجام آن مأمور شده، چه چیز در انتظار وی از ثواب میباشد، و دانست که در انجام منهیّات چه عذابی در انتظار وی است (که با دانستن اینها) انجام مأمور و ترک منهی بر وی (مکلّف) آسان می شود.

۳) اینکه فکر کند در اسرار نهفته در مخلوقات الله ﷺ تا هر ذره از عالم به آیینهای مبدّل شود که جلوه گاه عالم قدس شود. وقتی بندهای به مخلوق نظر انداخت چشم وی از آنجا به عالم جلال (تعالی) پرکشد و این مقامی است که آن را نهایتی نیست.

اما ذکر اعضای بدن این است که تمام بدن مشغول انجام اوامر الله ﷺ باشد و از نواهی وی تعالی خالی باشد. په و دیگر تفاسیر که بیشتر آنها شرایط ذکر را در ذیل این آیه آوردهاند.

همان گونه که میبینید ذکر یعنی یاد الله ﷺ با زبان و قلب و جوارح انسان میباشد و در این گروه نماز، اسماء الحسنی، لا اله الا الله، زکات، حج، روزه، ذکر میباشند و لاغیر.

در این میان این گروهها با خواندن شعر و جایز دانستن خواندن آن بصورت بلند و ترک گفتههای قرآن کریم و رسول الله علی و صحابه سخته و امامان مذاهب سخته و به رقص در آمدن در این مواقع لکه ی ننگی دیگر بر ساحت مقدس اسلام وارد می آورند.

این گروهها در استدلال خود برای شعر خواندن با صدای بلند و رقص کردن با شعر این را می آورند که هر عملی که الله ﷺ را به یاد بیاورد ذکر می باشد (ما اذکاری را که علماء آن را شرعی می دانند، آوردیم). و آیا این درست است؟ من می خواهم برای اینکه یاد الله ﷺ را بکنم ترانه گوش کنم چون با سوزناکی تمام می خواند و الله ﷺ را بیشتر به یاد می آورد! یا اگر بگویند ساز و آواز در اسلام مکروه تحریمی است من ترانههای کسانی را گوش می کنم که ساز و آواز ندر باشند پس گفتهی این آیه چه می شود:

\* وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهْوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ (ع). (سوره لقمان آیه ۶)

و برخی مردم کسانیاند که سخن بیهوده را خریدارند تا مردم را بی هیچ دانشی از راه الله ﷺ گمراه کنند و راه الله ﷺ را ریشخند گیرند، برای آنان عذابی خوار کننده خواهد بود.\*

و چه کسی گفته است که با شعر و آواز به یاد الله ﷺ میافتد. اگر چنین بود رقّاصهها و آواز خوانها بر ذاکرترین الله ﷺ میبودند و حقیقت عکس این را می گوید؛ زیرا ائمه و صحابه ﷺ آن را از بدع میدانستهاند همچنان که سابقاً گذشت.

اگر این اعمال که انسان را به شیطان نزدیکتر می کند ذکر باشند پس هر عمل خلاف شرعی را انجام می دهند و آن کار را با پوشش اسلام وجهه ی شرعی می دهند. آیا حضرت محمّد گاه در این چنین مجلسها شرکت می کردند و جایگاه شعرا در اسلام چگونه است؟ مگر نه این که شعرا را به جهنّم بشارت می دهد جز آنها که توبه کنند و راه راست را بگیرند.

\*وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبعُهُمُ الْغَاوُونَ (٢٢٤). (سوره الشعراء آيه ٢٢٢)

و شاعران پیروی می کنند ایشان را گمراهان \*

این گروهها با جمع شدن در مسجدها و مجالس به خواندن شعر میپردازند و با صدای خوش به جای اینکه قرآن را تلاوت کنند برای گرمی مجلس غزل میسرایند حال شما قضاوت کنید، آیا این از اسلام است؟

مسجد مكان عبادت الله ﷺ است و نگه داشتن ادب در أن لازم است.

\*وقال مسدد: حدثنا يجيى، عن شعبة، ثنا أبو إسحاق، عن عمرو بن ميمون، عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم

## ₩9 ₩₩₩

## احسان المحسن بإحسان خاتم الانبياء



قالوا: إن « المساجد بيوت الله في الأرض». (مصنف ابن ابي شيبه ج ۸ ص١٧٢ - جامع المسانيد و المراسيل ج١٩ص١٨٦)

رسول الله على: مساجد خانه هاى الله على در زمين هستند.

\* لاَ تَتَّخِذُوا الْمَسَاجِدَ طُرُقاً إِلاَّ لِذِكْرِ أَوْ صَلاَةٍ (طب) عن ابن عمر. (الفتح الكبير ج٣ص٣١٣ – جامع المسانيد و المراسيل عمر. (الفتح الكبير ج٣ص٣١٢ – جامع المسانيد و المراسيل ج٨ص١٤٧ – معجم الطبراني الكبير ج١٢ص٣١٣ – مجمع الزوائد ج٢ص٨١)

رسول الله ﷺ: مساجد را راه عبور و مرور نگیرید مگر برای نماز وذکر (یعنی مسجد راهی برای گذر نیست بلکه برای ذکر و نماز می باشد).\*

\*عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، قَالَ: نَهى رسول الله عَنِ الْبَيْعِ وَ الإِبْتِيَاعِ وَعَنْ تَنَاشُدِ الأَشْعَارِ فِي الْمَسَاجِدِ. (سنن ابن ماجه \*عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، قَالَ: نَهى رسول الله عَنِ الْبَيْعِ وَ الإِبْتِيَاعِ وَعَنْ تَنَاشُدِ الأَشْعَارِ فِي الْمَسَاجِدِ. (سنن ابن ماجه \*۲۰۵۰ مسنداحمد ج \*ص ۴۵۶۰ سنن الترمذي ج ٢ص ٣٠٠ سنن الكبرى للبيهقي ج ١٣٠ص ١٣٠٠ المستدرك على الصحيحين ج \*ص ۴١٨ - مسند التماميين ج ٢ص ٣٠٠ - صحيح ابن خزيمه ج ٣ص ١٥٨ - معجم الطبراني ج ٣ ص ٢٠٠ - سنن النسائي ج ١ص ٢٥٠ الم

رسول الله على نهى كردند از خريد و فروش و خواندن شعر در مساجد.\*

\*عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ،: قَالَ رسول الله: ﴿إِذَا اتِّخِذَ الفَيْءُ دُولاً، وَالأَمَانَةُ مَعْنَمَا، وَالزِّكَاةُ، مَعْرَماً، وَتُعُلِّمَ لِعَيْرِ الدِّينِ، وَأَطَاعَ الرِّجُلُ امراَتَهُ، وَعَقِّ أُمِّهُ وَأَدْنَى صَدِيقَهُ وَأَقْصَى أَبَاهُ، وَظَهَرَتِ الأصْوَاتُ فِي الْمَسَاجِدِ، وَسَادَ الْقَبِيلَةَ فَاسِقُهُمْ، وَكَانَ وَأَطَاعَ الرِّجُلُ مَخَافَةَ شَرِّهِ، وَظَهَرَتْ القَيْنَاتُ وَالمَعَازِفُ، وَشُرِبَتِ الْخُمُورُ، وَلَعَنَ آخِرُ هَذِهِ الأُمَّةِ أَوَّلَهَا وَعَمْرَاءَ وَزَلْزَلَةً وَخَمَّفاً ومَسْخًا وَقَذْفاً، وَآيَاتٍ تَتَابَعُ كَنظَامٍ بَال قُطعَ سِلْكُهُ فَتَتَابَعَ». (سنن الترمذي فَلْيُو تَقِبُوا عِنْدَ ذَلِكَ رِيحاً حَمْراءَ وَزَلْزَلَةً وَخَمَّفاً ومَسْخاً وقَذْفاً، وآيَاتٍ تَتَابَعُ كَنظامٍ بَال قُطعَ سِلْكُهُ فَتَتَابَعَ». (سنن الترمذي جَصِهُ المواند والمراسيل ج١ص٩٥٠ – المسند الجامع كتاب الفتن – مشكاة المصابيح جَسُو ١٥٩ – مجمع الزوائد ج٧ص٩٢٤)

رسول الله علی می گویند: وقتی مال غنیمت را دولت حساب کرده شد (تقسیم کرده نشود و بر مردم ندهند) و امانت را مال غنیمت (مانند اینکه آن را از کفّار به غنیمت گرفته باشند و مال خود بدانند) و زکات را غرامت دانسته شد (تاوان حساب شود نه عبادت و ذخیره ی آخرت) و علم (دین) آموخته شود، نه برای دین و مرد از زنش اطاعت کند و مادرش وی را عاق کند (نارضایتی مادر از وی) و دوست وی به وی نزدیک و پدرش از وی دور شود و صداها در مساجد آشکار شود و فاسق بر قوم سیادت کند و کفیل قوم پستترین آنها باشد و کسی را بخاطر ترس از شرّش احترام کرده شود و آوازه خوانان و آلات لهو آشکار کرده شود و خمر نوشیده شود و آخر امّت، اول امّت (سابقین اسلام) را لعن کنند؛ پس در آن زمان انتظار بکشید بادی قرمز را و زلزله را و خسف (زمین فرو بردن = رانش زمین) و مسخ (تبدیل از صورت انسان به صورتی غیر آن) و قذف (بارش سنگ) و دیگر علامات در پی هم خواهد آمد، مثل رشته ای کهنه که وقتی پاره شود بقیه هم پشت سر هم می آیند.\*

\*أخبرنا علي بن عبدان، أنا أحمد بن عبيد، أنا تمتام، حدثني محمد بن أبي بكر المقدمي، أنا عمر بن علي بن مقدم، أنا محمد بن عبد الله بن المهاجر، عن زفر بن وثيمة، عن حكيم بن حزام، قال: « فهي رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يستقاد في المساجد، وأن تنشد فيه الأشعار، أو تقام فيها الحدود ». (السنن الصغرى للبيهقي باب ما يستحب للقاضي - صحيح ابن خزيمه ج٣ص١٥٨ - مسند الامام احمد ج٤ص٩٥٩)

رسول الله ﷺ نهی کردند از قصاص در مساجد و از خواندن شعر در آن و از اقامه حدود در آن.\*

\*وَعَنْ مَكْحُول رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رَجُلِّ: مَتَى قِيَامُ السَّاعَةِ يَا رَسُولَ اللّهِ؟ قالَ: «مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ، وَلَكِنْ لَهَا أَشْرَاطٌ وتَقَارُبُ أَسُواقِ». قَالُوا: يَا رَسُول الله وَمَا تَقَارُبُ أَسْوَاقِهَا؟ قالَ: «كَسَادُهَا، وَمَطَرٌ وَلاَ نَبَاتَ، وَأَنْ تَغْلُو أَصُواتُ الْفَسَقَةِ فِي المَسَاجِدِ، وَأَنْ يَظْهَرَ أَهْلُ المُنْكُرِ وَأَنْ تَعْلُو أَصُواتُ الْفَسَقَةِ فِي المَسَاجِدِ، وَأَنْ يَظْهَرَ أَهْلُ المُنْكُرِ عَلَى الله الله عَلْهَ وَكُنْ حِلْساً مِنْ أَحْلاَسِ بَيْتِكَ». رواه ابن أبي الدنيا هكذا عَلَى أَهْلِ الْحَقِّ»، قالَ رَجُلٌ: فَمَا تَأْمُرُنِي؟ قالَ: «فِرِّ بِدِينكَ وَكُنْ حِلْساً مِنْ أَحْلاَسِ بَيْتِكَ». رواه ابن أبي الدنيا هكذا مرسلاً. (الترغيب والترهيب ج٣ص٢٥٧ - غذاء الإلباب شرح منظومة الآداب ج٢ص٣٥٥ - حلية الاولياء ج٣ص٣٠٥)





مردی از رسول الله ﷺ پرسید که قیامت کی است؟ رسول الله ﷺ جواب دادند: مسئول (سؤال شونده) از سؤال کننده عالم تر نیست (وقت آن را من هم مثل تو نمی دانم) ولی قیامت دارای علاماتی می باشد و نزدیکی بازارها. گفتند نزدیکی بازارها یعنی چه؟

گفتند: کساد شدن آنها، زیاد شدن ولد زنا و تعظیم شدن صاحب مال (اشخاص بخاطر مالشان احترام کرده می شوند) و در مساجد صداهای فاسقان بالا رود و اینکه اهل باطل بر اهل حق ّغالب شوند. مرد گفت مرا به چه امر می کنی؟ (من باید در آن موقع چه کار کنم؟)

جواب دادند: دینت را بردار و فرار کن. و مانند بساط خانه ات باش (همچنان که بساط خانه همیشه در خانه می ماند و بیرون نمی آید. پس وی را نیز به خانه نشینی امر می کند).

آیا افعال این گروهها با این احادیث رسول الله که موافق است؟ آیا آنها به گفتههای ایشان عمل می کنند؟ کسانی که در میان آنها از افراد این گروهها هست، حتماً دیدهاند و می بینند که این گروهها در مساجد با سر و صدای بلند، کاملاً مخالف این حدیثها و مخالف قرآن و سنّت رسول الله که عمل می کنند و شعر می خوانند و آن را ذکر الله که می دانند.

كسانى كه خود را از مذهب امام اعظم تَوَفَّهُ مى دانند هيچ دليلى براى ذكر جهر ندارند؛ زيرا امام ابوحنيفه تَوَفَّهُ با ذكر جهر مخالفاند به دليل اين آيهى قرآنى: \*وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالُ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ (٢٠٥). (سوره اعراف آيه ٢٠٥)

و یاد کن پروردگار خود را در ضمیر خود به زاری و ترس کاری و یاد کن پروردگار خود را بکلام پستتر از بلند آوازی بامداد و شبانگاه، و مباش از غافلان. \* و دیگر مذاهب نیز با این امر مخالف اند.

و این آیه نیز در این باره آمده است:

\*ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ (۵۵). (سوره اعراف آيه ۵۵)

پروردگارتان را با تضرع و در نهان بخوانید، زیرا او متجاوزان سرکش را دوست ندارد.\*

و کسانی که مذهب حنفی دارند و همچنین سایر مذاهب، ولی قول استاد یا پیر خود را بر قول امام اعظم کشت و امامان دیگرمان در دیگر مذاهب اهل تسنّن ترجیح میدهند، کسانی هستند که شریعت را فدای اهداف نفسانی خود کردهاند و دوری از این گروهها لازم است و بیشتر این گروهها همان طور که قبلاً گفته شد ادعای طریقت نقشبندیه را می کنند و در بالا ذکر نقشبندیه به خوبی توضیح داده شد که مخالف ذکر جهر هستند.

\*يَوْمَئِذٍ يَتَّبِعُونَ الدَّاعِيَ لا عِوَجَ لَهُ وَ خَشَعَتِ الْأَصْواتُ لِلرَّحْمن فَلا تَسْمَعُ إلا هَمْساً (١٠٨). (سوره طه آيه ١٠٨)

در آن روز، همه از دعوت کننده ی الهی پیروی نموده و قدرت بر مخالفت او نخواهند داشت (و همگی از قبرها بر می خیزند) و همه صداها در برابر (عظمت) الله رحمان، خاضع می شود و جز صدای آهسته چیزی نمی شنوی. \*

این از نظر عقلی نیز ثابت است؛ زیرا شما حساب کنید در مقابل برترین قدرت ایستاده اید، آیا شما را یارای سر و صدا کردن خواهد بود.

## جاهایی که ذکر جهر در شریعت اجازه داده شده است، از این قرار میباشد:

\*فالحاصل أن الجهر بالتكبير بدعة في كل وقت إلا في المواضع المستثناة. وصرح قاضيخان في فتاواه بكراهة الذكر جهراً وتبعه على ذلك صاحب المستصفى. وفي الفتاوى العلامية: وتمنع الصوفيه من رفع الصوت والصفق. وصرح بحرمته العيني في شرح التحفة وشنع على من يفعله مدعياً أنه من الصوفية، واستثنى من ذلك في القنية ما يفعله الأئمة في زماننا





فقال: إمام يعتاد في كل غداة مع جماعته قراءة آية الكرسي وآخر البقرة «وشهد الله» ونحوه جهراً لا بأس به والأفضل الإخفاء. ثم قال: التكبير جهراً في غير أيام التشريق لا يسن إلا بإزاء العدو أو اللصوص. (البحر الرّائق ج٢ص١٧٠)

نتیجهی بحث این است که جهر گفتن تکبیر بدعت است مگر در جاهایی که شرع آن را استثناء کرده است. و قاضیخان (مفتی بزرگ حنفی) در فتاوای خود بر کراهت ذکر جهر فتوا داده است و همچنین صاحب کتاب مستصفی از آن تبعیت کرده است. در فتاوای علامیه آمده است: صوفیه را از رفع صوت و کف زدن منع کرده می شود. بدرالدین العینی بر حرمت آنچه کسانی که مدّعی تصوّف هستند انجام می دهند، تصریح کرده است و از این کراهت، آنچه که امام جماعات از آیه الکرسی و مانند آن بعد از نماز به جهر می خوانند استثناء کرده است و افضل (در این جاها نیز) خفیه خواندن آن است. سپس گفت: که تکبیر را جهراً گفتن در غیر ایّام تشریق از سنّت نیست مگر اینکه در برابر دشمن یا که راهزن و دزد باشد.\*

\* وَأَنَّا نَقُولُ الْجَهْرُ بِالتَّكْبِيرِ بِدْعَةٌ إلا فِي زَمَانٍ مَخْصُوصٍ. (اصول فخرالاسلام باب الامر)

و ما می گوییم که تکبیر جهری بدعت است مگر در زمانی مخصوص.

مواضع ورود جهر در شرع:

۱) ایّام تشریق

۲) اذان:

\*أنه إعلام للغائبين عن المسجد؛ فلهذا شرع فيه رفع الصوت، وسمى نداءً؛ فإن النداء هو الصوت الرفيع.

ولهذا المعنى قال النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن زيد: "قم فألقه على بلال؛ فإنه أندي صوتاً منك". (فتح البارى شرح صحيح البخارى ج٥ص١٧٧)

اذان اعلام است برای غائبین؛ به همین خاطر بلند کردن صدا در آن مشروع شد، و به همین خاطر به اذان نداء گفته شد؛ زیرا نداء یعنی بلند کردن صدا.

و به همین خاطر رسول الله ﷺ به عبدالله بن زید کش فرمود: بلند شو و به بلال بگو اذان گوید زیرا صدای وی از تو بلندتر است.\*

٣) اقامه: مثل اذان است.

۴) ملاقات دشمن و ترس از راهزن یا دزد.

۵) قرائت قرآن: \*وَإِذَا قُرئَ الْقُوْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُوْحَمُونَ (۲۰۴). (سوره اعراف آيه ۲۰۴)

وقتی قرآن خوانده می شود پس گوش کنید و سکوت کنید، باشد که نجات یابید.\*

ولی در بارهی ذکر آمده است:

\*وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالْآَصَالِ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ (٢٠٥). (سوره اعراف آيه ٢٠٥)

پروردگارت را در دل خود به تضرع و ترس، بی آنکه صدای خود بلند کنی، هر صبح و شام یاد کن و از غافلان مباش.\*

با توجه به آیهی قبلی، قرآن از آن استثناء شد.

آیا میدانید که اهل کتاب (نصاری و یهود و ...) چگونه گمراه شدهاند؟ آنها قول پیر یا استاد خود را گرفته و می گفتند الله می گفتند که پیر ما گفت آخوند ما گفت یا عالم ما گفت و متأسفانه نمی گفتند که کتاب آسمانی ما گفت و نمی گفتند الله گل گفت یا قول پیامبرشان را صادقانه نمی آوردند و با این کار رو به ضلالت و گمراهی رفتند و حال و روز ما نیز در این زمان کمتر از آنها نیست؛ زیرا قول پیر یا آخوندمان را بر قول الله گل و پیامبرمان کمتر از آنها نیست؛ زیرا قول پیر یا آخوندمان را بر قول الله گل و پیامبرمان کمتر از قرآن و سنّت فاصله می گیریم.





الله ﷺ می گوید اگر ملّتی رو به گمراهی رود اوّلین کار این است که علمای این ملّت را بر می دارند و ما با تمام وجود این را حس می کنیم که علمای ما روز به روز کمتر می شوند و گمراهی ها روز به روز بیشتر می شود و بزرگان ما دین را به ثمنی خیلی قلیل می فروشند و وظیفه ی تک تک ماست که در این مواقع اسلام را حفظ کنیم.

## ىحث بدعت:

حال بدعت را با استفاده از گفتههای علماء و بزرگان دین تعریف می کنیم و در آخر احادیثی را در این مورد خواهیم آورد تا رسالت خود را به علماء رسانده باشیم.

بدعت چیست؟

\*بدعت کاری در دین تأسیس کردن بعد از اکمال دین. و آنچه پیدا شده باشد بعد پیامبر از قبیل اهواء واعمال. (قاموس المحیط فصل الباء) \*

بدعت از نظر لغت:

\*(والبِدْعَةُ) بالكسر: الحَدَثُ في الدين بعد الإِكْمَالِ أو ما اسْتُحْدِثَ بعد النبيّ، (صلى الله عليه وسلّم)، من الأهواء والأعْمال. (قاموس المحيط فصل الباء)

بدعت تأسيس كردن كارى در دين بعد از اكمال دين. و آنچه پيدا شده باشد بعد پيامبر از قبيل اهواء و اعمال. \* \*بدع ب دع: أَبْدَعَ الشيء اخترعه لا على مثال والله بديع السماوات والأرض أى مُبْدعهُما و البديعُ المبتدع و المُبْتَدَعُ أيضا. (مختارالصحاح باب الباء)

اختراع بدون اینکه قبل از آن مثلی برای آن باشد. ترجمه آیه: آفرینندهی آسمانها و زمین بدون اینکه مثل آن قبل از این باشد.\*

\*البدعة: اسم من الابتداع. سواء كانت محمودة، أم مذمومة، ثم غلب استعمالها فيما هو نقص في الدين أو زيادة.

وفي الحديث الشريف " كل محدث بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار ". (ج) بدع. (القاموس الفقهى ج١ص٣٢)

بدعت اسم است از ابتداع گرفته شده، فرقی نمی کند محمود باشد یا مذموم، ولی استعمال آن در نقص دین یا زیادت در دین غالب شد.\*

\*( ب د ع ): ( الْبِدْعَةُ ) اسْمٌ مِنْ ابْتَدَعَ الْأَمْرَ إِذَا ابْتَدَأَهُ وَأَحْدَثَهُ كَالرِّفْعَةِ اسْمٌ مِنْ الِارْتِفَاعِ وَالْخِلْفَةِ مِنْ اللاحْتِلَافِ ثُمَّ غَلَبَتْ عَلَى مَا هُوَ زِيَادَةٌ فِي الدِّينِ أَوْ نُقْصَانٌ مِنْهُ. (المغرب ج١ص١١٢)

ابْتَدَعَ الْأَمْرَ گفته می شود وقتی کاری را شروع کند و به وجود بیاورد... بعد از آن تغلیب شد بر استعمال آن در به وجود آوردن نقص در دین یا زیادت در دین.\*

\*بَدَعْتُ الشيءَ، إذا أنشأته. والله عزَّ وجلَ بَديع السموات والأرض، أي مُنشئها. (ابن دريد ج١ص١٢٧و١٢٨)

وقتی کاری را انشاء (برای بار اول به وجود آوردن) کنی بَدَعْتُ الشیءَ گویند.\*

\*البَدِيع الذي ابْتدَع الخلقَ على غير مثال يقال ابتْدَعَ اللهُ الخَلْقَ

بدیع یعنی خلق را آفرید بدون اینکه قبل از آن نمونهای برای آن باشد.\*

\*ومنه قيل بِدْعَةٌ للأمر المُخْتَلقَ الذي لم تَجْرِ به عادةٌ ولا سُنَّة يقال هذا من فِعْلِه بَدِيعٌ وبِدْعٌ وبِدَعٌ وفي التتريل: " قُلْ ما كُنْتُ بدَعاً مِنَ الرُّسُل "احقاف/٩. (المخصص في اللغة ابن سيده ج۴ص٣٠٢شامله)



و از آن است بدعت برای امر از خود ساخته شدهای که سنّت و عادت بر آن جاری نیست و بَدِیع و بِدع و بِدع و بِدع و بِدع و بِدع و الله و الله

\*والبِدَع: جمع بدعة، وهي الحَدَث في الدين بعد الكمال، والمراد بها هنا مستحدثات الأَخلاق لا ما هو كالغرائز فيها. (معاهد التنصيص على شواهد التلخيص ج١ص٢٢٣شامله - و المرجع: باب شواهد الفن الثالث و هو علم البديع)

والبِدَع: جمع بدعهٔ: نو پیدا کردن چیزی در دین بعد از اکمال دین، مراد در اینجا کارهایی است که با اختیار، پیدا کرده شده است نه اَنچه که مانند غریزه است.

بدعت اصطلاحي:

\*أخبرنا أبو الحسين بن بشران، قال: أنا أبو عمرو بن السماك، نا الحسن بن عمرو، سمعت بشرا، يقول: سمعت يحيى بن يمان، يقول: هان المعصية». (شعب الايمان للبيهقي ج١٩ص٢٩)

سفیان گفت: بدعت برای شیطان بهتر از گناه است.\*

زیرا هر کس بداند که گناه می کند، در آخر توبه خواهد کرد ولی کسی که بدعت انجام می دهد معتقد است که کار خیر انجام می دهد و چه کسی از کار خیر توبه خواهد کرد. پس بدون توبه خواهد ماند.

\*هي الفعلة المخالفة للسُّنة: سميت: البدعة، لأن قائلها ابتدعها من غير مقال إمام، وهي الأمر المحدث الذي لم يكن عليه الصحابة والتابعون، ولم يكن مما اقتضاه الدليل الشرعي. (التعريفات باب البرهان المؤلف: الجرجاني ج١ص١٣شامله)

کاری مخالف سنّت باشد، بدعت گفته می شود بخاطر اینکه آن را بوجود آورده، بدون اینکه امامی آن را گفته باشد و آن امر محدثی است که صحابه کشیّهٔ یا تابعین کشیّهٔ آن را انجام ندادهاند (سلف صالح). و آن را دلیل شرعی هم نیست.\*

\*شرعا: الذهاب إلى قول لم يدل عليه دليل. (الحسين الصنعاني). (القاموس الفقهي ج١ ص٣٦)

در شریعت: رفتن به دنبال قولی که دلیل بر انجام آن نباشد.\*

\* عند الحنفية: من اعتقد شيئا خالف فيه اعتقاد أهل السنة والجماعة. (القاموس الفقهي ج١ ص٣٢)

در نزد حضرت ابوحنیفه عَنْهُ کسی که اعتقاد کند آنچه که مخالف با اعتقاد اهل سنّت و جماعه باشد.

\*هي الفعلة المخالفة للسُّنة: سميت: البدعة، لأن قائلها ابتدعها من غير مقال إمام، وهي الأمر المحدث الذي لم يكن عليه الصحابة والتابعون، ولم يكن مما اقتضاه الدليل الشرعي. (التعريفات باب البرهان المؤلف: الجرجاني ج١ص١٣شامله)

بدعت هر امر نو پیدا که صحابه و تابعین کشی بر آن نبودهاند و از اموری هم که مقتضای دلیل شرع باشد، نیست.\*

\*البدعة مرادفة للمكروه عند محمد بن الحسن. (همان و رد المختار ج٢٥ص٢٩١)

مترادف با مکروه است نزد امام محمّد.

\*وَالْبِدْعَةُ لُغَةً مَا أُحْدِثَ عَلَى غَيْرِ مِثَالِ سَبَقَ وَتُطْلَقُ شَرْعًا عَلَى مُقَابِلِ السُّنَّةِ، وَهِيَ مَا لَمْ تَكُنْ فِي عَهْدِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. (أنوار البروق في أنواع الفروق ج٨ص٢٣٣شامله)

بدعت در لغت انجام کاری بدون اینکه نمونهای برای آن از قبل باشد و شرعاً بر مقابل سنّت گفته میشود و آن چیزی است که در زمان رسولالله ﷺ نبوده است.\*

\*قَالَ النَّوَوِيُّ: الْبِدْعَةُ بِكَسْرِ الْبَاءِ فِي الشَّرْعِ هِيَ إحْدَاثُ مَا لَمْ يَكُنْ فِي عَهْدِ رسولالله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. (أنوار البروق في أنواع الفروق ج٨ص٢٢٣شامله)





بدعت در شرع، به وجود آوردن کاری است که در زمان رسول الله ﷺ نبوده است. 🕊

\*أَنَّ الْبِدْعَةَ بِمَعْنَى مَا لَمْ يَكُنْ فِي عَهْدِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَوْعَانِ حَقِيقِيَّةٌ وَمُشْتَبِهَاتٌ فَالْحَقِيقِيَّةُ هِيَ الْمُقَابِلَةُ لِلسُّنَّةِ فَالسُّنَّةُ مَا فُعِلَ فِي الصَّدْرِ الْأَوَّلِ، وَشَهِدَ لَهُ أَصْلٌ مِنْ أُصُولِ الشَّرْعِ، وَالْبِدْعَةُ الْحَقِيقِيَّةُ مَا أُحْدِثَ بَعْدَ الصَّدْرِ الْأَوَّلِ، وَلَمْ فَالسُّنَّةُ مَا فُعِلَ فِي الصَّدْرِ الْأَوَّلِ، وَشَهِدَ لَهُ أَصْلُ مِنْ أُصُولِ الشَّرْعِ، وَالْبِدْعَةُ الْحَقِيقِيَّةُ مَا أُحْدِثَ بَعْدَ الصَّدْرِ الْأَوَّلِ، وَلَمْ يَنْ أُصُولِ الشَّوْعِ وَالْوَالِ البروق في أنواع الفروق جَمَّو ٢٢٧)

بدعت دو نوع است یکی بدعت حقیقی و دیگری مشتبهات: آن مقابل سنّت است و سنّت آنچه که در صدر اول انجام شده است (زمان نبی) و شاهد آن شواهدی از شرع است (دلیل آن دلائلی از شرع است).

بدعت حقیقی آنچه که بعد از صدر اول به وجود آمده است و دلیل شرعی بر آن نیست (دلائل شرعی: قرآن، سنّت، اجماع امّت یا فعل و قول صحابی نزد احناف).\*

\*اعْلَمْ أَنَّ الْبِدْعَةَ لَا تَخْلُو مِنْ أَحَدِ الْأَمْرِيْنِ إِمَّا تَعَصُّبٌ، وَإِمَّا سَفَهٌ ؛ لِأَنَّهُ إِنْ كَانَ وَافِرَ الْعَقْلِ عَالِمًا بِقُبْحِ مَا يَعْتَقِدُهُ، وَمَعَ ذَلِكَ يُعَانِدُ الْحَقَّ وَيُكَابِرُهُ فَهُوَ الْمُتَعَصِّبُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ وَافِرَ الْعَقْلِ كَانَ سَفِيهَا إِذْ السَّفَةُ خِفَّةٌ، وَاصْطِرَابٌ يَحْمِلُهُ وَمَعَ ذَلِكَ يُعَانِدُ الْحَقْلِ لِلْعَقْلِ لِقِلَّةِ التَّامُّلُ وَأَمَّا الْمُجُونُ فَهُو عَدَمُ الْمُبَالَاةِ فَالْمُفْتِي الْمَاجِنُ هُوَ الَّذِي يُعَلِّمُ النَّاسَ الْحِيَلَ. (شرح على التوضيح جسم٣)

بدعت از دو چیز خالی نیست ۱) تعصّب.۲) سفه (نادانی).

اگر عمداً و از روی علم باشد و از روی مکابره، تعصّب است و اگر عقلش کامل نباشد، آن از روی سفه و نادانی است؛ زیرا سفه همان سبک سری است و اضطرابی است که بخاطر قلّت عقل وی، وی را به کارهای مخالف عقل حمل می کند. و اما مجون؛ آن کسی است که در حق دین لاابالی است یعنی بی اعتناء است و کاری ندارد که امر یا چیزی درست یا غلط باشد و مفتی ماجن کسی است که به مردم حیلههای شرعی یاد می دهد.\*

آیا بدعت دارای اقسام است و آیا برای آنها مثالی زدهاند یا اینکه هرآنچه که هرکس بگوید که این بدعت حسنه است از دین محسوب میشود؟

\*أَمَّا فِي الشَّرْعِ فَمَوْضُوعَةٌ لِلْحَادِثِ الْمَذْمُومِ، وَإِذَا أُرِيدَ الْمَمْدُوحُ قُيِّدَتْ، وَيَكُونُ ذَلِكَ مَجَازًا شَرْعِيًّا حَقِيقَةً لُغُويَّةً، وَفِي الْحَدِيثِ { كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ }، وقَالَ الْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) الْمُحْدَثَاتُ ضَرْبَانِ: أَحَدُهُمَا: مَا أُحْدِثَ مِمَّا يُخَالِفُ كِتَابًا أَوْ سُنَّةً أَوْ أَثَرًا أَوْ إِجْمَاعًا، فَهَذِهِ الْبَدْعَةُ الضَّلَالَةُ.

وَ الثَّانِي: مَا أُحْدِثَ مِنْ الْخَيْرِ لَا خِلَافَ فِيهِ، وَقَدْ قَالَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي قِيَامِ ( رَمَضَانَ): نِعْمَتْ الْبِدْعَةُ هِي يَعْنِي آنها مُحْدَثَةٌ لَمْ تَكُنْ. (المنثور في القواعد ج١ص١٧٥)

در شرع اسم کاری است که جدیداً از خود در آورده شده و مذموم است. اگر ممدوح را مراد باشد به آن قید داده می شود (مثلاً گفته می شود بدعت حسنه). امام شافعی کشته که بدعت دو نوع است یکی مخالف سنّت و اثر و یا اجماع باشد (بدعت ضلالت است) دوم: آنچه از خیر می باشد که در آن خلافی نیست و همانا حضرت عمر کشته در باره ی قیام رمضان فرموده اند: چه خوب است این بدعت یعنی در گذشته به این ترتیب نبوده است. \*

و بدعت خواندن بعضی از اشیاء نزد امامان از ورع و تواضع آنها خبر میدهد مثلاً مدرسه ساختن و تعلیم دروس مربوط به تعلیم عربی که اینها را نمی توان بدعت گفت ولی آنها بدعت حسنه گفته اند ولی در بارهی کارهای جمعی خیلی محتاط بوده اند.

انواع کارهایی که صحابه و تابعین کافها آنها را بدعت دانستهاند:

۱) جهر بالتكبير تشريق غير از أنچه در شرع آمده بدعت است. (تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق ج٣ص٨٩٩٩٩)





٢) \*فَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ: رَفْعُ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ بِدْعَةٌ يُخَالِفُ الْأَمْرُ مِنْ قَوْله تَعَالَى {وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَحَدِيرَ عَلَى الْقَوْلِ }.(فتح القدير ج٣ ص ٢٩٠ - رد المختار عص ٥٠٣ - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج٥ ص ٢١٠ - رد المختار جءص ١٥٠)

حضرت ابوحنیفه کَشَهٔ : بلند کردن صدا در ذکر بدعت است و مخالف امر الله ﷺ (وَاذْکُر ْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ...) میباشد.\*

۳) نفل را با جماعت خواندن غیر از تراویح، بدعت است و در همهی کتب فقه موجود است مانند: البحر الرائق ج۲ص۴۰ – مراقی الفلاح ج۱ص۲۰۵ ووو... .

۴) \*وقال الحسن بصري: رفع الصوت بالدعاء بدعةً.

حسن بصرى يَعَظَّهُ مَى گويند: به أواز دعاء كردن بدعت است. \*

\*وقال سعيد بن المسيب: أحدث الناس الصوت عند الدعاء. وكرهه مجاهدٌ وغيره. وروى وكيعٌ، عن الربيع، عن الحسن -والربيع، عن يزيد بن أبانٍ، عن أنس -، ألهما كرها أن يسمع الرجل جليسه شيئاً من دعائه.

سعید بن مسیب «رحمهٔ الله»: مردم در دعاء با صدای بلند دعاء کردن را احداث کردند و آن را مجاهد و غیر ایشان ناپسند میدانستهاند که دعای کسی را فرد کناری وی بشنود.\*

## \*وورد فيه رخصةً من وجهٍ لا يصح:

خرّجه الطبراني من رواية أبي موسى: كان النبي – صلى الله عليه وسلم – إذا صلى الصبح يرفع صوته حتى يسمع أصحابه، يقول: ((اللهم، أصلح لي ديني الذي جعلته عصمة أمري )) –ثلاث مرات – ((اللهم، أصلح لي دنياي التي جعلت فيها معاشي )) –ثلاث مرات وذكر دعاء آخو.

وفي إسناده: يزيد بن عياض، متروك الحديث. وإسحاق بن طلحة،ضعيف. (فتح البارى لابن رجب ج٤ص١٠٠ كتاب الصلاه) و در بارهى اجازه به رفع صوت دليل مى أورند كه أن صحيح نيست و أن اين است:

رسول الله على وقتى با صحابه كالنه الله مى خواند صدايش را بلند مى كرد حتّى صحابه كالنه مى مى شنيدند و اين دعاء را مى خواندند (اللهم، أصلح لى دنياى التى...) و (اللهم، أصلح لى آخرتى التى...) و دعائى ديگر ذكر مى كنند.

در طریق روایت این حدیث یزید بن عیاض میباشد که وی متروک الحدیث (حدیث وی ترک گفته می شود و به حساب حدیث نمی آید) و همچنین اسحق بن طلحه میباشد که وی نیز ضعیف است.

## اگر کاری را معلوم نباشد که سنّت است یا که بدعت چه باید کرد:

\*وَمِنْهَا أَنَّ مَا تَرَدَّدَ بَيْنَ الْوَاجِبِ وَالْبِدْعَةِ فَعَلَيْهِ أَنْ يَأْتِيَ بِهِ احْتِيَاطًا ؛ لِأَنَّهُ لَا وَجْهَ لِتَرْكِ الْوَاجِبِ وَمَا تَرَدَّدَ بَيْنَ الْبِدْعَةِ فَعَلَيْهِ أَنْ يَأْتِيَ بِهِ احْتِيَاطًا ؛ لِأَنَّهُ لَا وَجْهَ لِتَرْكِ الْوَاجِبِ وَمَا تَرَدَّدِ بَيْنَ الْبِدْعَةِ وَالْبَنَّةِ غَيْرُ لَازِمٍ. (مبسوط سرخسی ج٢ص٣٩٣ - بدائع الصنائع فی ترتیب الشرائع ج٢ص٠١٥- والسُّنَّةِ يَتْرُكُهُ ؛ لِأَنَّ تَرْكَ الْبِدْعَةِ لَازِمٌ وَأَدَاءُ السُّنَّةِ غَيْرُ لَازِمٍ. (مبسوط سرخسی ج٢ص٣٩٥ - بدائع الصنائع فی ترتیب الشرائع ج٢ص٠١٥- بحر الرائق شرح كنز الدقائق ج٢ ص ٢٠٠ - رد المختار ج٨ ص٥٤ وج٥ ص ١٣٥ - حاشيه ي رد المختار ج٢ ص١٩و٨)

اگر بین واجب بودن و بدعت بودن تردید باشد عمل به آن از احتیاط است و اگر بین سنّت بودن و بدعت بودن تردید باشد، پس آن عمل باید ترک شود به دلیل اینکه ترک بدعت لازم است و ادای سنّت غیر لازم.\*





وقتی این دلیل را برای این گروهها می آوردیم می گفتند که این حکم وجود ندارد و منکر این احکام بودند و این نشان می دهد که آنها کورکورانه به دنبال اثبات راه خود هستند و با دین کاری ندارند؛ پس هدف آنها چیزی غیر از دین است و من به آنها قول آوردن این حکم را داده بودم که امیدوارم با خواندن این حکم خود را اصلاح کنند.

سلف صالح چه کسانی هستند؟ و به چه کسانی در دین باید اقتداء کنیم؟

\*{عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ مِنْ بَعْدِي}

بر شما لازم است سنّت من و سنّت خلفای راشدین (چهار یار) بعد از من. \*

\*حديث: خير القرون قربي ثم الذين يلوهم ثم الذين يلوهم ثم يظهر الكذب. (متفق عليه يعني بخاري و مسلم)

بهترین قرنها یکی آن قرنی که من در آن میباشم و دیگری قرن بعد آن و قرن بعد آن میباشد، بعد دروغ زیاد میشود.\*

زمان نبی ﷺ و صحابه و تابعین عَنْهُ ، به قولی قرن همان قرن معروف است (سیصد سال خواهد بود).

و اين حديث \*(عن ابن عباس، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إنما أصحابي كالنجوم، فبأيهم اقتديتم

اهتديتم ». (مشكاه المصابيح ج٣ص٣٣٥)

اصحاب من مانند ستارگان هستند، به هر کدام اقتدا کنید، هدایت می یابید.\*

حضرت امام اعظم تَوَنْفَهُ از تابعین میباشد و بعد از وی امام محمّد تَوَنْفَهُ و امام ابویوسف تَوَنْفَهُ و امام شافعی تَوَنْفُهُا آمده است.

\*حدّثنا معتمر عن سلام بن مسكين عن قتادة قال قال ابن مسعود: من كان منكم متأسّياً فليتأسّ بأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلّم فإلهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبا، وأعمقها علماً، وأقلها تكلّفاً، وأقومها هَدْياً، وأحسنها حالاً؛ اختارهم الله لصحبة نبيّه صلى الله عليه وسلّم وإقامة دينه، فاعرفوا لهم فضلهم، واتبعوهم في آثارهم، فإلهم كانوا على الله لصحبة نبيّه صلى الله عليه وسلّم وإقامة دينه، فاعرفوا لهم فضلهم، واتبعوهم في آثارهم، فإلهم كانوا على الهُدَى المستقيم. (تفسير القرطبي محمّد بن أحمد بن أبي بكر بن فَرْح الأنصاري الخزرجي الأندلسي, أبو عبد الله ,القرطبي ج١ص١ سوره بقره آيه ٣٨ - تفسير البغوي سوره يوسف آيه ي ١٠٠٧)

از ابن مسعود عَنَهُمْ: هر فردی که میخواهد کسی را الگو بگیرد، پس اصحاب رسول الله هی را الگو بگیرد، زیرا آنها نیکو قلب ترین امّت و عمیق ترین آنها در علم و کمترین امّت از روی تکلّف (به مشقّت انداختن) و مستحکم ترین امّت در هدایت و نیکوترین آنها از روی حال هستند. الله هی آنها را انتخاب کرد و به صحبت رسولش هی و برای بر پا داشتن دینش برگزید، پس بشناسید فضل آنها و تبعیت کنید از آنها؛ زیرا آنها بر هدایت مستقیم بودهاند.

## اما مذاهب چهارگانه:

آنها هیچ گاه نگفتهاند که حتماً باید یکی از این مذاهب را انتخاب کرد و میبینیم که شاگردان آنها به اجتهاد می پردازند و با استاد خود مخالفت می کنند و سخن دیگر اینکه آنها خلاف قرآن و سنّت رسول الله علی چیزی نمی گفتهاند و علّت اینکه ما می گوییم باید تابع یکی از اینها شویم بخاطر اطمینانی است که از حکمهای آنها بدست آوردیم و می دانیم که آنها خلاف شرع مصطفی نکردهاند و اینکه در این زمان کسانی هستند که از مذاهب چهارگانه ایراد می گیرند و منظور آنها فقط این است که فتواهای خود را جایگزین فتواهای آنها بکنند و به این ترتیب راه خود را پیش ببرند برای مثال اکثر وهابیها عدم تبعیت از مذاهب چهار گانه را مطرح می کنند و می گویند که واجب نیست و واجب، اتباع رسول الله هی است. این ظاهرش خیلی خوب و زیبا و فریبنده است؛ چه همه ی ما اتباع از رسول الله هی واجب، اتباع رسول الله هول داریم و باید قبول داشته باشیم ولی در باطن آنها هدف دیگری دارند و آن از مطالعه ی کتب آنها معلوم می شود و خواهیم دید که فقط فتواهای ابن تیمییه و محمّد بن عبدالوهاب و ابن قیم جوزی را ذکر می کنند؛ پس آنها بدنبال





جایگزین برای امامان ما میباشند. دیگر اینکه از امامان ما به تواتر نقل شده است که گفتهاند (اذا صح الحدیث فهو مذهبی).

حرفی برای تأمّل: الآن ما به خود اجازه می دهیم که اجتهاد کنیم. خوب است ولی آیا می توانیم حکمی بهتر از حکم امامان گذشته بیاوریم در صورتی که صلاحیت اجتهاد نداریم و از روی تعصّب اعمالی را انجام می دهیم. وقتی برای ما قرآن خوانده می شود آن را قبول نکرده بلکه قول استاد خود را و یا پیر خود را قبول می کنیم.

در این زمان، مذهب برای ما ضروری است؛ زیرا هر کس به هوای خود چیزی حکم می کند و از خیر قرون نیز نیستند.

## احكام تغبير:

\*التّغْبِيرُ: تَهْلِيلٌ (لااله الا الله) أَوْ تَرْدِيدُ صَوْتٍ يُرَدُّدُ بِقِرَاءَةٍ أَوْ غَيْرِهَا (غذاء الالباب شرح منظومة الادب ج١ص١١٥)

تغبير: لا اله الا الله گفتن يا ترديد (لرزاندن) صدا است در قرائت و غير آن.

در اینجا باید توجه داشت که فرد اگر کلمه ی توحید و شهادت را نیز هم این گونه انجام دهد، امامان آن را درست نمی دانند؛ پس شعر خوانی (تناشد اشعار) بطریق اولی ناروا است.

\*قَالَ الإِمَامُ الشَّافِعِيِّ رضي الله عنه: أَرَى الزِّنَادِقَةَ وَضَعُوا هَذَا التَّغْبِيرَ لِيَصُدُّوا النَّاسَ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ تَعَالَى وَقِرَاءَةِ النَّاسِ المنافِيقِيِّ رضي الله تَعَالَى وَقِرَاءَةِ النَّابِ شرح منظومة الأداب ج١ص١١) الْقرآن.(محمد بن أحمد بن سالم بن سليمان السفاريني النابلسي الحنبلي أبو العون شمس الدين غذاء الألباب شرح منظومة الأداب ج١ص١١٥)

(الْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ رضي الله عنه): به نظر من اين كار را زنديقها (كافران) وضع كردهاند تا مردم را از ذكر الله ﷺ و قرائت قرآن باز دارند.\*

\*وأخبرين محمد بن علي، أن أبا بكر الأثرم، حدثهم قال: سمعت أبا عبد الله، يقول: « التغبير هو محدثة».(الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (الخلال).)

أبا عبد الله عَنه : تغبير بدعت است. (تغبير: ذكر الله على با طرب و الحان. أواز خواني اشعار).

{أحمد بن محمّد البغدادى المعروف بالخلال أبو بكر. محدث فقيه أخذ الفقه عن خلق كثير(باب في ذكر التغبير)} \*\*

\*أخبرين محمد بن أبي هارون، ومحمد بن جعفر، أن أبا الحارث، حدثهم قال: سألت أبا عبد الله: ما ترى في التغبير أنه يرقق القلب؟ فقال: «بدعة». (الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (الخلال) أحمد بن محمّد البغدادى المعروف بالخلال أبو بكر. محدث فقيه أخذ الفقه عن خلق كثير (باب في ذكر التغبير))

از ابا عبدالله عَنْهُ از تغبیر سؤال شد و گفتند که آن قلب را نرم می کند. وی جواب داد: بدعت است.

\*وأخبرين أبو بكر المقرئ البزار، حدثنا الحسن بن الحروري، قال: سمعت الشافعي محمد بن إدريس يقول: «تركت في العراق شيئا يقال له التغبير أحدثه الزنادقة، يصدون به الناس عن القرآن». (الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (الخلال) أحمد بن محمّد البغدادي المعروف بالخلال أبو بكر. محدث فقيه أخذ الفقه عن خلق كثير (باب في ذكر التغبير))

الحسن بن الحروری گوید که از امام شافعی کشی شنیدم که می گفت: من در عراق چیزی را ترک گفتم که به آن تغبیر می گفتند که آن را زنادقه (کفار) ایجاد کرده بودند و با آن جلوی قرآن را می گفتند که آن را زنادقه

\*وأخبرين الحسن بن علي بن عمر المصيصي، قال: سمعت أن جدي قال: سمعت يزيد بن هارون، يقول: « ما يغبر إلا فاسق، ومتى كان التغبير؟» (الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (الخلال) أحمد بن محمّد البغدادى المعروف بالخلال أبو بكر. محدث فقيه أخذ الفقه عن خلق كثير (باب في ذكر التغبير))

یزید بن هارون می گفت: کسی جز فاسق تغبیر نکند. تغبیر از چه زمان شروع شده است؟.\*





\*ونقل ابن منصور: الطبل ليس فيه رخصة، وفي عيون المسائل وغيرها في من أتلف آلة لهو: الدف مندوب إليه في النكاح، لأمر الشارع، بخلاف العود والطبل فإنه لا يباح استعماله والتلهي به بحال،

در نواختن طبل هیچ رخصت و اجازهای نیست. دف در نکاح مندوب است بخاطر امر شارع به آن ولی عود (بربط=اَلت موسیقی مانند دوتار) و طبل را هیچ گاه مباح نیست که با آن استفاده و بازی کرده شود.\*

\*وسئل أحمد عن القصائد قال: أكرهه، وقال: بدعة لا يجالسون، وكره التغبير، ولهي عن استماعه وقال: بدعة ومحدث، ونقل يوسف: لا يستمعه، وقيل: هو بدعة؟ قال: حسبنك. وفي المستوعب منع من اسم البدعة عليه ومن تحريمه. (كتاب الفروع ج ع ٣٠٠٠، محمد بن مفلح بن محمد بن مفرج, أبو عبد الله, شمس الدين المقدسي الراميني ثم الصالحي الفروع)

از احمد بن حنبل توضیه در باره ی قصائد شعر پرسیده شد گفتند که آن را بد دانم. و گفتند بدعت است نباید با آنان نشست کرد و تغبیر را مکروه دانستند و از گوش کردن به آن نهی کرد. و از یوسف نقل شده: نباید به آن گوش داد. و گفته شده که بدعت است. و همین بدعت گفته شدن برایت کافی است (برای عدم فعل آن) و در مستوعب، از هر آنچه که بر آن اسم بدعت گذاشته شده است منع کرده شده و حرام دانسته شده است.

\*وكره الإمام أحمد - رحمه الله - التغبير، ولهى عن استماعه. وقال: هو بدعة ومحدث. (الانصاف ج٨ص٢٢٧ على بن سليمان بن أحمد المرداوى ثم الدمشقى: فقيه حنبلي)

امام احمد سَوَهُ تغبیر را مکروه می دانستند و از استماع آن نهی می کردند و می گفتند که بدعت است.

\*وكان أصحاب النبيّ صلّى الله عليه وسلّم، إذا اجتمعوا، أمروا واحدا منهم أن يقرأ. والباقون يستمعون وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول لأبي موسى الأشعريّ: ذكرنا ربنا. فيقرأ وهم يستمعون... (تفسير قاسمى ج١ص٣٣٢ - روح البيان ج١٠ص٣٨٥ - سنن دارمى ج٢ص٣٠٠ - جامع المسانيد و المراسيل ج٣١ص٣٩٥)

عادت صحابه ی رسول الله ﷺ این بود که وقتی جمع می شدند به یکی از خودشان می گفتند که قرآن بخواند و بقیه گوش می کردند و حضرت عمر سَخْهُ به ابو موسی سَخْهُ می گفتند که ذکر کن الله ﷺ را (قرآن بخوان) و ابو موسی سَخْهُ می خواندند و بقیه گوش می کردند.

{جاهایی که ذکر جهر در آن مشروع است را، به طور اختصار در فصل ذکر چیست؟ آوردیم}.

\*عن الحسن قال: قال الحكم بن عمرو الغفاري: يا طاعون خذين إليك، فقال له رجل من القوم: لِمَ تقول هذا وقد سمعت رسول الله يقول: «لا يَتَمَنَّينَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضُرِّ نَزَل بِهِ»، قال: قد سمعت ما سمعتم ولكني أبادر ستاً: بيع الحكم، وكثرة الشِّرَطِ، وإمارة الصبيان، وسفك الدماء، وقطيعة الرحم ونشوا يكونون في آخر الزمان يتخذون القرآن مزامير. (المستدرك على الصحيحين ج٣ ص٥٠١ - مسند امام احمدج٧ ص٣٠ - مسند حارث ج٢ ص ٤٠٠ - مصنف ابن ابي شيبه ج٨ ص٧٠٠)

از حسن تَوَقَّهُ : الحكم بن عمرو الغفارى تَوَقَّهُ گفت: اى طاعون بيا و مرا بگير. يكى از قومش گفت كه چرا اين را مى گويى در حالى كه رسولالله عَقَّ فرمودند كه: هيچ گاه ضررى كه به شخصى رسيده را، اَرزو مكنيد. الحكم عَنَقَهُ گفت: من هم شنيدهام آنچه شما شنيده ايد ولى مىخواهم قبل از شش چيز بروم:

۱) فروش حکم (در برابر مال دنیوی حکم کرده شود نه بر حقّ. ۲) زیاد شدن عمّال دولتی (در این زمان یعنی پلیس). ۳) امارت کردن کودک. ۴) ریخته شدن خون ها. ۵) قطع صله ی رحم. ۶) گروهی در آخر زمان که قرآن را برای خود مزمار گیرند (وسیلهای برای لهو و طرب و به جای آواز بخوانند). \*\*

این گروهها وقتی که نمی توانند برای کارهای خود دلیلی بیاورند از واژه ی بدعت حسنه استفاده می کنند و می دانند که کار آنها بدعت است ولی با حسنه کردن آن نوعی به خیال خود توانسته باشند که مخالف شریعت بودن این عمل را بردارند غافل از آنکه پیامبر اکرم هم هر چیزی که در اسلام بعد از اکمال آن به وجود آمده را بدعت دانسته و بدعت کننده را به آتش جهنّم بشارت داده.





\*قَالَ رسولالله صلى الله عليه وسلّم مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ فَهُوَ رَدٌّ. (صحيح بخارى ج٩ص٢٠١- سنن ابى داوود ج٢٢ص٣٦ - عمدة القارى ج٣١ص٢٢١)

رسول الله ﷺ می گویند: هر کس در این امر ما (دین) چیزی انجام دهد که در آن دین نبوده پس آن کار مردود است.\*

حال بدعت حسنه را كمى بازتر مىكنيم.آيا دين كامل شده است يا خير؟ آيا الله ﷺ و رسول اكرم ﷺ ناعوذ بالله نمى دانستند كه در آينده چنين چيزهايى مىآيد و به جاى آنكه مىگفتند: \* «شَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ بِدْعَةٌ وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالَةً»

بدترین کارها، نو پیداترین آنها است و هر امر نوپیدا بدعت است و هر بدعتی گمراهی است. \*

در ادامهی آن می گفتند که «اِلّا بدْعَة الحسنه» جز بدعت حسنه؟

آیا دین ما چیزی کم دارد تا با اضافه کردن این اعمال باید کامل شود؟ \*الْیَوْمَ أَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَیْکُمْ نَعْمَتِی وَرَضِیتُ لَکُمُ الْإِسْلَامَ دِینًا (٣). (سوره مائده آیه ۳)

امروز دین شما را به کمال رسانیدم و نعمت خود بر شما تمام کردم و اسلام را دین شما برگزیدم. \*

صحابه ی کرام تخصیه که بهترین انسانها بعد از پیامبران (ع) هستند، از نقطه به نقطه ی این دین عزیز بهترین استفادهها را بردند و فقط تکیه بر قرآن و سنّت رسول الله انها آنها را به بهترین درجهها نایل کرده است و هیچ وقت احساس نکردند که در اسلام کاستی و کمی وجود دارد تا با اضافه کردن بدعتی آن کاستی را جبران کنند و ما در این دوران که نشانههای قیامت در آن آشکار است به دنبال نیاز و شهوتهای خود و ضعف علم و ناتوانی خود به تحقیق و دست دادن به اعمال شیطانی خود و حزب بازی و به دنبال احترام کسب کردن در میان مردم هر عمل خلاف شرعی را به وجود می آوریم و متأسفانه آن را به اسلام نسبت داده و خود را از نتایج مخرّب آن مبرا می دانیم.

\*قال ابن الماجشون: سمعت مالكاً يقول: «من ابتدع في الاسلام بدعه يراها حسنه؛ فقد زعم أن محمدًا ﷺ خان الرساله؛ لأنّ الله يقول: { الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ } [مائده: ٣]، فما لم يكن يومئذ ديناً؛ فلا يكون اليوم ديناً. (اعتصام شاطبي ج١ ص٤٢ [ترجمه ي الاعتصام شاطبي ج١ ص٤٨])

امام مالک «رحمه الله» می گویند: "هر که در اسلام بدعتی بگذارد که آن را حسنه بپندارد، پنداشته است که محمّد \_ صلی الله علیه وآله وسلم \_ در رسالتش خیانت کرده است! زیرا الله متعال می فرماید: {امروز دینتان را کامل کردم} پس هر چیزی که در آن روز جزو دین نبوده است امروز نیز جزو دین نیست"\*

و کسانی که بدعت حسنه را در دین درست میدانند، پیش رسول الله که برود و به ایشان عرض کنند که ای رسول الله که شما نعوذ بالله اشتباه کردید که گفتید تمام بدعات در ضلالتند؛ زیرا دلائلی وجود دارد که بدعتهایی به نام بدعت حسنه هستند که میتوان به وسیلهی آنها، ثواب بیشتر از عمل به قرآن و انجام سنّتهای شما به دست آورد، بلکه بدعت حسنه را به دین اضافه می کردید تا هوا و هوسهای ما به وسیلهی آن برآورده می شد.

نعوذ بالله یا رسول الله علی من وقتی این کلمات را از زبان اینان در اینجا ذکر می کنم بر تو پناه میبرم و میخواهم از اساءت ادب حقیر چشم پوشی فرمائید.





## احاديث بدعت:

حال حدیثهایی را که در باره ی بدعت روایت شده را می آوریم تا باور کنیم که این اعمال اگر یک هزارم نیز، احتمال بدعت بودن آن رود، چگونه باید در مقابل الله ﷺ جوابگو بود؟

\*قَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلّم لَا يَقْبَلُ اللّهُ لِصَاحِب بِدْعَةٍ صَوْمًا وَلَا صَلَاةً وَلَا صَدَقَةً وَلَا حَجًّا وَلَا عُمْرَةً وَلَا جَهَادًا وَلَا صَرْفًا وَلَا صَرْفًا وَلَا عَدْلًا يَخْرُجُ مِنْ الْإِسْلَامِ كَمَا تَخْرُجُ الشَّعَرَةُ مِنْ الْعَجِينِ . (سنن ابن ماجه ج١ ص١٩ - مصباح الزجاجه ج١ص٣٠٦) - الترغيب و الترهيب ج١ص٣٠٥ – الممانيد و المراسيل ج٢ص٥٠٦)

\*حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ مَنْصُورٍ الْحَنَّاطُ عَنْ أَبِي زَيْدٍ عَنْ أَبِي الْمُغِيرَةِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ قَالَ \*حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَنْصُورٍ الْحَنَّاطُ عَنْ أَبِي زَيْدٍ عَنْ أَبِي الْمُغِيرَةِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ قَالَ وَسُولالله صلى الله عليه: أَبَى اللَّهُ أَنْ يَقْبَلَ عَمَلَ صَاحِبِ بِدْعَةٍ حَتَّى يَدَعَ بِدُعْتَهُ. (سنن ابن ماجه ج١ ص١٥- فتح الكبير ج١صه١)

رسول الله ﷺ: الله ﷺ از قبول عبادت صاحب بدعت ابا مي كند (نمي پذيرد) تا وقتي كه از بدعتش برگردد.\*

نزد رسول الله على عرض كردند كه يكى از موالى بنى عبدالمطلب روز را روزه مى گيرد و شب را به عبادت مى گذراند. رسول الله على فرمودند ولى من مىخوابم و نماز مىخوانم و روزه مى گيرم و افطار مى كنم پس هر كس به من اقتداء كند پس از من است و هر كس كه از سنّت من روى گرداند پس از من نيست و براى هر عملى نشاط و حرصى است و بعد از آن فترت (روش) فرد است پس هر كس كه فترت وى به سوى بدعت باشد پس همانا گمراه شده است و هر كس فترت وى بر سنّت باشد پس همانا وى هدايت يافته است.

\*كَانَ رسولاالله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا خَطَبَ احْمَرَّتْ عَيْنَاهُ وَعَلَا صَوْتُهُ وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْشٍ يَقُولُ صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ وَيَقُولُ بُعِشْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْن وَيَقُرُنُ بَيْنَ إصْبَعَيْهِ السَّبَّابَةِ وَالْوُسْطَى وَيَقُولُ أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرً





الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّدٍ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ ... . (صحيح مسلم ج٤ص١٢٧- سنن اللهِ وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّدٍ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ ... . (صحيح مسلم ج٤ص١٢٧- سنن اللهِ وَخَيْرُ الْهُدَى مُحَمَّدٍ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ ... . (صحيح مسلم ج٤ص١٢٧- سنن اللهِ وَخَيْرُ الْهُدَى مُحَمَّدٍ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ ... . (صحيح مسلم ج٤ص١٢٧- سنن اللهُ وَخَيْرُ الْهُدَى مُحَمَّدٍ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهُا وَكُلُّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةً بِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَخَيْرُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَخَيْرُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

رسول الله على وقتى خطبه مىخواند چشمانشان قرمز مىشد و صدایش بالا مىرفت و غضبش زیاد مىشد گویا كه لشكرى را (براى جنگ) انذار (ترساندن) مىكرد و مىگفتند: بر شما روز و شب مىگذرد و مىگفت من مبعوث شدم (به پیامبرى) در حالى كه قیامت مانند (نزدیكی) این دو انگشت (نزدیك است) و بین انگشت سبابه و وسطایشان را جمع مىكردند و مىگفت اما بعد (از اقوال گذشته) همانا بهترین حدیث (كلام) كتاب الله (قرآن) و بهترین هدایت ها، هدایتی است كه محمّد ها آورده است و بدترین امور نوپیداهای آن مىباشد و هر بدعتی گمراهی است... \*

\*أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لِبِلَالِ بْنِ الْحَارِثِ اعْلَمْ قَالَ مَا أَعْلَمُ يَا رسول الله صلى الله عليه وسلّم قَالَ إِنَّهُ مَنْ أَحْيَا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِي قَدْ أُمِيتَتْ بَعْدِي فَإِنَّ لَهُ مِنْ الْأَجْرِ يَا بِلَالُ قَالَ مَا أَعْلَمُ يَا رسول الله صلى الله عليه وسلّم قَالَ إِنَّهُ مَنْ أَحْيَا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِي قَدْ أُمِيتَتْ بَعْدِي فَإِنَّ لَهُ مِنْ الْأَجْرِ مِنْ الله عَلَيْهِ مِثْلُ آثَامِ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْئًا وَمَنْ ابْتَدَعَ بِدْعَةَ ضَلَالَةٍ لَا تُوْضِي اللّهَ وَرَسُولَهُ كَانَ عَلَيْهِ مِثْلُ آثَامِ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْئًا وَمَنْ ابْتَدَعَ بِدْعَةَ ضَلَالَةٍ لَا تُوْضِي اللّهَ وَرَسُولَهُ كَانَ عَلَيْهِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِ النَّاسِ شَيْئًا. (سنن ترمذى ج٧ص٢٥٥ – سنن ابن ماجه ج١ص٣٥٥ – معجم الطبرانى الكبير ج٧١ص٣٤٥)

رسول الله علی می فرمایند: هرکس سنتی از سنت های من، که میرانده شده است را زنده گرداند برای او پاداشی خواهد بود برابر پاداش کسانی که بدان سنت عمل می کنند بدون اینکه پاداش او چیزی از پاداش آنان بکاهد و هر کس بدعتی در دین پدید آورد که الله علی و رسولش علی به آن خشنود نیستند؛ برای او جزایی همچون عامل بدان بدعت خواهد بود بدون اینکه چیزی از گناه مردم بکاهد.\*

\*قَالَ رسولالله صلى الله عليه وسلّم إِنَّهُ سَيَلِي أَمْرَكُمْ مِنْ بَعْدِي رِجَالٌ يُطْفِئُونَ السُّنَّةَ وَيُحْدِثُونَ بِدْعَةً وَيُؤخِّرُونَ الصَّلَاةَ عَنْ مَوَاقِيتِهَا قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ يَا رسولَالله صلى الله عليه وسلّم كَيْفَ بِي إِذَا أَدْرَكْتُهُمْ قَالَ لَيْسَ يَا ابْنَ أُمِّ عَبْدٍ طَاعَةٌ لِمَنْ عَصَى اللّهَ قَالَهَا ثَلَاثَ مَرَّاتٍ و سَمِعْت أَنَا مِنْ مُحَمَّدِ بْنِ الصَّبَّاحِ مِثْلَهُ. (مسند امام احمد باب مسند عبدالله ابن مسعود ج٨ ص١٣٥- السنن الكبرى للبيهقى ج ٣ص١٢٥)

\*عَنْ غُضَيْفِ بْنِ الْحَارِثِ الثُّمَالِيِّ قَالَ بَعَثَ إِلَيَّ عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ مَرْوَانَ فَقَالَ يَا أَبَا أَسْمَاءَ إِنَّا قَدْ أَجْمَعْنَا النَّاسَ عَلَى الْمَنابِرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالْقَصَصُ بَعْدَ الصَّبْحِ وَالْعَصْرِ فَقَالَ أَمَا إِنَّهُمَا أَمْثَلُ بِدْعَتِكُمْ عِنْدِي وَلَسْتُ مُجِيبَكَ إِلَى شَيْء مِنْهُمَا قَالَ لِمَ قَالَ لِأَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا أَحْدَثَ قَوْمٌ بِدْعَةً إِلَّا رُفِعَ مِثْلُهَا عِنْدِي وَلَسْتُ مُجِيبَكَ إِلَى شَيْء مِنْهُمَا قَالَ لِمَ قَالَ لِأَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا أَحْدَثَ قَوْمٌ بِدْعَةً إِلَّا رُفِعَ مِثْلُهَا مِنْ السَّتُةِ فَتَمَسُّكَ بِسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنْ إِحْدَاثِ بِدْعَةٍ. (مسند امام احمد ج٣٣ص٣٥٢ – مجمع الزوائد ج١ص٣٤٧ – الترغيب و الترهيب ج١ص٨٤) غُضَيْف بْنِ الْحَارِثِ الثُّمَالِيِّ مَعْفَيْهُ : عبدالملک بن مروان به سوى من كسى را فرستاده بود و گفته بود كه اى أبًا أَسْمَاءَ، ما مردم را براى دو چيز جمع كرديم؛ يكى اينكه در منبر دستها را بالا مىبريم (به هنگام سخنرانى) و ديگرى هم أَسْمَاءَ، ما مردم را براى دو چيزى كه گفتى، به نزد من اينكه بعد از نماز صبح و عصر براى مردم قصه تعريف مىكنيم. من جواب دادم كه اما آن دو چيزى كه گفتى، به نزد من بارزترين نمونه از بدعتهاى تو مىباشد و من به هيچ يك از اينها (براى شركت در آنها) تو را اجابت نكنم؛ زيرا رسول الله على فرمودند: قومى بدعتى در دين نياورند مگر اينكه مثل آن از سنّت خواهد مرد. پس تمسّك به سنّت، از احداث بدعت اولى است.\*

و حدیثهای دیگر که در این مجموعهی کوچک نمی گنجند و عاقل را برای درک کافیست.





## اتّحاد در اسلام:

در این زمان کسانی هستند که دائم از اتّحاد سخن به میان می آورند و از متفرّق نشدن و همبستگی می گویند. راه اتّحاد چیست؟ آیا با هر راهی که بشود با آن اتّحادی به دست آورد، می شود نام اتّحاد را بر آن نهاد؟ آیا اتّحاد در هر راهی مشروع است؟

آیا می شود در راهی که مخالف فرمان الهی است اتّحاد و همبستگی به وجود آورد؟

مسلمانان در تمامی دورههای شکوفای اسلام به چه طریقی اتّحاد خود را حفظ کردند طوری که بر تمام ملل دیگر پیروز شدند و تمام ملل به اتّحاد ایشان به چشم بزرگترین علل پیروزی مسلمانان مینگریستند؟

\* وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٣). (سوره آل عمران آيه الحُوانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٣). (سوره آل عمران آيه الله كُونَا الله عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٣).

و همگان دست در ریسمان الله ﷺ زنید و پراکنده مشوید و از نعمتی که الله ﷺ بر شما ارزانی داشته است یاد کنید: آن هنگام که دشمن یکدیگر بودید و او دلهایتان را به هم مهربان ساخت و به لطف او برادر شدید. و بر لبه پرتگاهی از آتش بودید، الله ﷺ شما را از آن برهانید. الله ﷺ آیات خود را برای شما این چنین بیان می کند، شاید هدایت یابید.

ریسمان الله ﷺ چیست؟ و پراکنده شدن در این آیهی مبارکه چه معنی دارد؟

همه ی مسلمانان در دورانی که شکوفایی آنها در اوج بود، به شریعت مقدّس اسلام و دین مبینمان چنگ زده بودند و اتّحاد آنها به وسیله ی این راه حفظ می شده است و تنها عمل به گفتههای قرآن و سنّت رسول الله انها آنها را از تمام ملل دیگر متمایز کرد. و دلهای آنها به وسیله ی اسلام نسبت به یکدیگر مهربان شد و الله الله آنها را به بهترین شیوه هدایت فرمودند.

یک انسان مسلمان نمی تواند با ادعای متّحد شدن یک عمل خلاف شریعت را به داخل جامعه بیاورد و علماء نیز نمی توانند به این خاطر که اتّحاد در بین مردم حفظ شود، از گفتن حقیقت و خلاف شرع بودن اَن عمل اجتناب کنند.

ریسمان الله ﷺ همان شریعت محمّدی ﷺ است که هر کس ادّعای اتّحاد داشته باشد، باید به وسیلهی شریعت اسلام آن را به وجود آورد. و راهی را برگزیند که الله ﷺ از آن رضایت داشته باشد.

اگر کسی ذرّهای از این فراتر یا کمتر رود و با آوردن بدعتی و یا با کم کردن از احکام شریعت، بخواهد اتّحاد مسلمانان را زیاد کند، باید او را از وهم و خیال اتّحاد بیرون آورد و باید به او فهماند که دین اسلام کامل است و خلل در یکی از احکام آن باعث سقوط خودمان می باشد: الْیَوْمَ أَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ.

حال که چگونگی اتّحاد را بیان کردیم و همه نیز میدانیم که کارهای این گروهها خلاف شریعت میباشد، مطمئن باشید که با نادیده گرفتن اعمال این گروهها و هر کس که خلاف شرع و بدعتی را در اسلام به وجود اَورده، نمی توان به اتّحاد دلخواه رسید.

در جایی که وهابیان با ادعاهای خلاف شریعت، مسلمانان را به خاطر توسل به پیامبران و اولیای الهی، متّهم به شرک می کنند و این چنین گروهها که وارد نشدن به گروه خودشان را که فرض می دانند و ما را دوباره به خاطر قبول نکردن فرض بودن آن، خواه و ناخواه متّهم به کفر می کنند (می گویند که وارد شدن به تصوّف فرض است که در فصل بعد توضیح آن به اختصار خواهد آمد)، چگونه امیدی به این دارند که در مقابل آنها، به خاطر اینکه اتّحادی دروغین داشته باشیم، ساکت بنشینیم و وظیفه ی خود را در مقابل الله ﷺ و اسلام به جا نیاوریم ﴿ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ یَوْمَئِذِ عَنِ النّعِیمِ ﴾. کسانی که چنین ادعایی یعنی اتّحاد با وجود این اعمال خلاف شریعت را خواهانند، کسانی هستند که دین برای آنها هیچ گونه اهمیّتی ندارد و فقط آسایش زندگی چند روزه ی این دنیا برایشان مهم می باشد. و چگونه باید این سخن رسول الله ﷺ را جواب داد:





\*قالَ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: «إِذَا ظَهَرَتِ الْبِدَعُ فِي أُمّتِي، وَشُتِمَ أَصْحَابِي فَلْيُظْهِرِ الْعَالِمُ عِلْمَهُ فَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللّهِ» الديلمي عن معاذ رضيَ اللّهُ عنهُ. (جامع المسانيد و المراسيل ج١ص٣٢٧ – الابانة الكبرى (ابن بطه) باب ذكر الاخبار و الأثار التي)

رسول الله على: هرگاه در میان امّتم بدعتهایی پدید آمدند و یارانم مورد شماتت و نکوهش واقع شدند، باید علمای دین، علم خود را آشکار و اعلام کنند و هر کس از آنها این گونه نکند پس لعنت الله ﷺ بر او باد!.\*

آیا آشکار کردن این بدعات که در دین به وجود آمده و روز به روز گسترده تر می شود، باعث تفرقه می شود یا نگفتن آنها؟ آیا به خاطر مال قلیلی که در این دنیا نصیب ما می شود، آخرت را فدای آن بکنیم؟ آیا الله و رسول الله و رسول الله علی و رسول الله علی صحابه سیمی این اجازه را به ما داده اند که به خاطر متفرق نشدن مردم، شریعت را فدا کنیم؟ آیا ما باید خودمان را با احکام شریعت موافق کنیم و خود را با آن وفق دهیم یا آن که شریعت خود را با ما وفق دهد؟ آیا مانند علمای یهود و نصاری احکام را به نفع و هوسهای خود وفق دهیم و در مقابل بدعات ایستادگی نکنیم؟

اتّحاد ما مسلمانان فقط به وسیلهی استقامت در شریعت و انجام احکام الهی به وجود خواهد آمد و کسانی که دم از اتّحاد میزنند باید تمام کارهای خود را با آن وفق دهند.

الله ﷺ در قرآن کریم در جاهای زیادی یهودیان و مسیحیان را متفرّق میداند و لعنت خود را بر آنها میفرستد؛ پس این سؤال به ذهن میآید که چرا در این زمان در بین مسلمانان تفرقه زیاد است و اتّحاد آنها کمتر شده است؟ آیا مسلمانان مورد لعنت الله ﷺ قرار گرفتند؟

خیر. برادر مسلمانم؛ عمل نکردن به شریعت و متوسّل نشدن به ریسمان الهی ما را از اتّحاد در بین برادرانمان باز داشته است. برای این قلوب مسلمانان از هم دور شده که در بین آنها توسّل به احکام شرع کمتر شده و برادریها بی رنگتر شده است و عمل نکردن به شریعت باعث دوری ما از اتّحاد می باشد.

مشکل ما، احکام اسلام نیست، مشکل خودمانیم. هر چه قدمهای ما از الله هد دورتر می شود، تفرقه در بین ما آشکارتر می شود. هر چه بدعت در جامعه ی مسلمانان بیشتر شود، راه اتّحاد نیز سخت تر می شود. اسلام را دوباره باید شناخت. اسلام دین آسمانی ما برای تفرق نیامده است، بلکه برای اتّحاد آمده است، پس عمل به شریعت را ملاک خود بگیریم و از احکام آن پیروی کنیم و بدعات و گروه بازی را برداریم و کامل در اختیار شرع باشیم؛ زیرا عمل به آن، خود به خود اتّحاد را به وجود می آورد.

## آیا طریقت فرض است؟

تعریف فرض: آنچه که انجام آن با دلیل قطعی ثابت شده است که در آن هیچ شبههای نیست و انجام آن ثواب دارد و ترک آن عقاب دارد و منکر آن (کسی که آن را بر خود فرض نداند) کافر است. (التوضیح، عبیدالله بن مسعود، ۲(ج) آرام باغ، پاکستان، تجارتخانه کتب، ج۲ص ۶۸۰، و نورالانوار و قمرالانوار، (۱ج)، ملتان، پاکستان، کتب خانه مجیدیه، ۱۴۰۷، ص ۱۷۰ – الإحکام فی أصول القرآن ابن حزم ج۳ص ۴۳۰ بآب الثانی عشر فی الاوامر و النواهی فصل فی الأمر بعد الحظر و مراتب الشریعهٔ – حاشیه البنانی ج۱ص ۲۱ – روضه الناظر ج۱ص ۱۷)

فرض، أن است كه با نصّ صريح از قرآن و سنّت ثابت شده و عمل به أن لازم است.

این گروهها طریقت را فرض میدانند، بدون آنکه توجّهی به معنی فرض بودن چیزی داشته باشند و این به این معنی است که کسانی که اهل طریقت نمیشوند گناه کبیره انجام دادهاند و کسانی که آن را انکار میکنند کافر و بی دیناند؛ بلکه این گروهها وارد شدن به گروه خود را فرض میدانند و به دنبال مقاصد حزب خود میباشند.

آیا چیزی را که قرآن و سنّت رسول الله ﷺ فرض بودن آن را نگفتهاند، می توانیم حکمی دهیم تا آن را فرض بخوانیم؟ آیا کسانی که به راه تصوّف نرفتهاند و یا بیعت با یک مرشد طریقت را انکار کردهاند، ناعوذ بالله کافر گذشتهاند؟





مگر نه این است که کسی که یک فرض را انکار کند کافر و جهنّمی میشود؟ رسولالله تا در حدیثی خط بطلان را بر این ادعا کشیده و تمام کسانی را که طریقت را فرض گفتهاند، رد کرده است:

\*أنه سمع طلحة بن عبيد الله يقول: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم من أهل نجد ثائر الرأس، نسمع دوي صوته ولا نفقه ما يقول، حتى دنا فإذا هو «يسأل عن الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم: خس صلوات في اليوم والليلة قال: هل علي غيرهن؟ قال: لا، إلا أن تطوع قال: وذكر له رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم صيام شهر رمضان قال: هل علي غيره؟ قال: لا، إلا أن تطوع قال: وذكر له رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم الصدقة قال: هل علي غيرها؟ قال: لا، إلا أن تطوع، فأدبر الرجل وهو يقول: والله لا أزيد على عليه وعلى آله وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم: أفلح إن صدق. (صحيح بخارى ج ع ٢٥٣ - صحيح مسلم ١٩٥٠ - سنن نسائى ج ٢٠٠٥ )

بادیه نشینی از اهل نجد بر رسول الله علی وارد شد و از دور حرف می زد ما هم نمی فهمیدیم که چه می گوید تا اینکه نزدیک آمد. دیدیم که از اسلام می پرسد. پس رسول الله علی فرمودند: پنج وقت در هر شبانه روز. وی گفت؛ آیا بر من غیر این چیزی فرض هست؟ ایشان جواب دادند: خیر؛ مگر اینکه بخواهی نفل بخوانی. بعد رسول الله علی بر وی روزه ی ماه رمضان را گفت. باز وی پرسید آیا غیر این از روزه بر من فرض است؟ ایشان جواب دادند: خیر؛ مگر اینکه بخواهی نفل بگیری. بعد برایش از زکات گفتند. باز وی پرسید آیا غیر این از زکات بر من فرض است؟ ایشان جواب دادند: خیر؛ مگر این مگفت: والله از این افل بگیری. بعد برایش از روی نافله صدقه دهی. پس آن مرد روی برگرداند ودر حالی که دور می شد، می گفت: والله از این اضافه هم نمی کنم و کم هم نخواهم کرد. رسول الله هی فرمودند: نجات یافت اگر راست گفته باشد.\*

در این حدیث هیچ اشارهای به بیعت و تصوّف نکرده و آن اعرابی را با انجام دادن آن اعمال بهشتی خوانده است به شرط اینکه آنها را کامل انجام دهد. و کسی را که به طریقت وارد نشده را کافر نمیخواند.

این گروهها آیهی دوم سورهی جمعه را برای استدلال فرض بودن طریقت می آورند:

\*هُوَ الَّذي بَعَثَ فِي الْأُمِّيْنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِه وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفي ضَلالِ مُبينِ.(٢). (سوره جمعه آيه ٢)

اوُست اللّهی که به میان مردمی اُمّی پیامبری از خودشان مبعوث داشت تا آیاتش را بر آنها بخواند و آنها را پاکیزه سازد و کتاب و حکمتشان بیاموزد اگر چه پیش از آن در گمراهی آشکار بودند.

آیا پاکیزه کردن انسانها همان فرض بودن طریقت را میرساند. آیا ما از وقتی که مسلمان شدیم، پاکیزه نیستیم؟ ببینیم مفسّران در بارهی (یُزَکّیهمْ) چه نظری دارند:

\* {وَ يُزَكِّيهِمْ} يطهرهم من الشرك (تفسير جلالين).

ایشان را از شرک پاک میکند.\*

\*وَ يُزَكِّيهِمْ يقول: ويطهرهم من دنس الكفر (طبري).

از نجاست کفر پاک می کند. \*

\* {وَ يُزَكِّيهِمْ} ويطهرهم من الشرك وخبائث الجاهلية (تفسير النسفي).

از شرک و خبائث جاهلی.\*

\* ﴿ وَ يُزَكِّيهِمْ } يطهرهم بالتوحيد من الشرك (تفسير ابن عباس).

با توحید از شرک پاک میکند.\*

\* {وَ يُزَكِّيهِمْ} يعني: يدعوهم إلى التوحيد، ويطهرهم به من عبادة الأوثان؛ (تفسير سمرقندي).

به توحید میخواند و از عبادت بت پاک میکند. \*





\* {وَ يُزَكِّيهِمْ} قال ابن جريج، ومقاتل: أي: يطهرهم من دنس الكفر والذنوب، وقال السديّ: يأخذ زكاة أموالهم، وقيل: يجعلهم أزكياء القلوب بالإيمان (تفسير الشوكاني).

ابن جریج سَنهٔ و مقاتل سَنهٔ یاک می کند از نجاست کفر و گناه. السدی سَنهٔ با اخذ زکات آنها. و گفته شده قلب آنها را به وسیله ی ایمان پاک می کند. \*

\* {وَ يُزَكِّيهِمْ} أي يطهرهم من خبث الشرك وخبث الأقوال والأفعال، (مراح لبيد).

پاک می کند از شرک و قول و فعل خبیث و ...... \*

و آیهای دیگر که این گروهها برای فرض بودن تصوّف می آورند آیهی ۱۲۰ سوره ی انعام می باشد که می گویند برای پاک کردن گناه باطن، حتماً باید با پیر بیعت کرده شود.

لذا بر آن شدیم تا معانی دقیق این آیه ی شریفه را طبق اقوال مستند مفسران بزرگ بیان کنیم باشد که این شبهه نیز جواب داده شده و معنی آن آشکار شود.

\* وَ ذَرُوا ظَاهِرَ الْإِثْمِ وَ بَاطِنَهُ إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ (١٢٠).

گناهان آشکار و پنهان را رها کنید! زیرا کسانی که گناه میکنند، بزودی در برابر آنچه مرتکب میشدند، مجازات خواهند شد.\*

1 - فأمّا ظُاهِره فالفجور والزبى، ظاهرا وأمّا باطنه فالمخالة: «٤» أن تتخذ المرأة الخليل وأن يتخذها. (معانى القرآن للفراء - غريب القرآن لابن قتيبه - تفسير ابن ابى حاتم - تفسير البغوى، طيبه - الكشاف - تفسير ابن عطيه - النسفى - لباب التاويل فى معانى التنزيل - تفسير ابن عباس - الألوسى - تفسير السمعانى - مفاتيح الغيب - تفسير العز بن عبدالسلام - تفسير القرطبى - تفسير البيضاوى - اللباب - تفسير المظهرى - فتح القدير - مراح لبيد - طبرى - تفسير ثعلبى - النكت و العيون ؛ تفسير الماوردى - تفسير ابن كثير - تفسير الجلالين - تفسير ابى السعود (ارشاد العقل السليم الى مزايا الكتاب الكريم) - محاسن التاويل - بحر العلوم للسمرقندى.) گناه ظاهر زنا و گناه باطن دوست دختر و يا دوست پسر پنهانى گرفتن مىباشد.

۲ (وذروا ظاهر الإثم وباطنه)، أي: قليله وكثيره، (تفسير طبرى - تفسير ثعلبى - تفسير قرآن العزيز لابن ابى زمنين - لباب التاويل فى معانى التنزيل - تفسير ابن كثير - محاسن التاويل.)

منظور کم و زیاد گناه است ؛ یعنی اصلاً گناه نکنید.

٣- وسرّه وعلانيته: قال: فمى الله عن ظاهر الإثم وباطنه، أن يعمل به سرًّا أو علانية، وذلك ظاهره وباطنه. (تفسير ابن ثعلبى - الوجيز للواحدى - تفسير السمعانى - تفسير البغوى، طيبه - الكشاف - مفاتيح الغيب - لباب التاويل فى معانى التنزيل - تفسير ابن كثير - تفسير اللباب - تفسير الجلالين - الدر المنثور - تفسير ابى السعود (ارشاد العقل السليم الى مزايا الكتاب الكريم) - البحر المديد لابن عجيبه - فتح القدير - الألوسى - محاسن التاويل.)

گناه کردن را در علانیّه (آشکارا) و در سر (پنهانی) رها کنید؛ یعنی نه در میان مردم و نه وقتی تنها هستید گناه نکنید.

٤ – الظاهر منه"، ما حرم جل ثناؤه بقوله: (ولا تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ)، [سورة النساء: ٢٣]، وقوله: (حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ) الآية، و"الباطن منه"، الزبن. (تفسير طبرى – تفسير ابن ابى حاتم – بحر العلوم للسمرقندى – تفسير ثعلبى – النكت و العيون؛ تفسير الماوردى – تفسير السمعانى – تفسير البغوى، طيبه – تفسير ابن عطيه – مفاتيح الغيب – تفسير العز بن عبدالسلام – الباب التاويل في معانى التنزيل – تفسير ابن كثير – اللباب – الدر المنثور – تفسير المظهرى – تفسير الألوسى.)

گناه آشکار همان نکاح محارم میباشد و گناه باطنی زنا است.

○ الظاهر"، التعرّي والتجرد من الثياب، وما يستر العورة في الطواف = "والباطن"، الزبن. (تفسير طبرى – تفسير البغوى، طيبه – تفسير ابن عطيه – مفاتيح الغيب – لباب التاويل في معانى التنزيل – تفسير ابن كثير – اللباب – تفسير الجلالين – تفسير الثالين – تفسير الألوسى – مراح لبيد – محاسن التاويل محاسن التاويل.)

منظور از گناه ظاهر، بیت الله را عریان طواف کردن است و گناه باطن همان زنا میباشد.





قول اصح این است که در اینجا منظور آیه را به یک گناه خاص در نظر گرفته نشود بلکه ترک تمامی گناهان را از ما میخواهد. ما خواسته است. و این آیه دوری از تمامی گناهان را از ما میخواهد.

٦- ويقال: ظاهره ارتكاب المعاصى، وباطنه ترك الفرائض.

گفته شده است که ظاهر آن ارتکاب گناه است و باطن آن ترک فرائض.

ويقال: باطنه الرياء في الأعمال. ويقال: الكفر. (تفسير قرآن العزيز لابن ابي زمنين.)

گناه باطنی ریا و یا کفر میباشد.

٧- ويحتمل خامساً: أن ظاهر الإثم ما يفعله بالجوارح, وباطنه ما يعتقده بالقلب، فيدخل في ذلك الحسد والكبر والعجب إرادة السوء للمسلمين ونحو ذلك اتركوا المعاصي بالجوارح، ومحبتها بالقلب، وبالإصرار عليها. (تفسير التسترى – النكت و العيون = تفسير الماوردى – تفسير السمعانى –تفسير ابن عطيه – تفسير القرطبى –تفسير البيضاوى – لباب التاويل في معانى التنزيل – تفسير الثعالبي – البحر المديد لابن عجيبه – تفسير ابن ابي حاتم – تفسير البغوى، طيبه – مفاتيح الغيب – اللباب – الدر المنثور – تفسير ابي السعود (ارشاد العقل السليم الى مزايا الكتاب الكريم) – تفسير المظهري – فتح القدير – تفسير الألوسي – محاسن التاويل.٩

گناه ظاهر یعنی آن گناهی که با اعضای ظاهری بدن انجام می شود و گناه باطنی معتقدات فاسد قلبی می باشد؛ مانند حسادت و کبر و خودپسندی و اراده ی بد نسبت به مسلمانان داشتن و ... می باشد و همچنین منظور آیه این است که اقدام به گناه نکنید و از دوست داشتن گناه نیز بر حذر باشید و بر آن اصرار نورزید.

٨- الشرك الجلي والخفي. (النسفى.)

ظاهر یعنی شرک جلی و آشکار و باطن آن شرک خفی میباشد.

 ٩- وذروا الإثم من جميع جهاته. وقيل: المراد بظاهر الإثم الإقدام على الذنوب من غير مبالاة وباطنه ترك الذنوب لخوف الله عز وجل لا خوف الناس. (لباب التاويل في معانى التنزيل.)

معنی آیه این است که گناه را از جمیع جهات آن ترک کنید. و گفته شده است که منظور از ظاهر گناه اقدام به انجام گناه کردن بدون مبالات و آشکارا است و ترک باطن گناه یعنی ترک گناه بخاطر ترس از الله ﷺ نه بخاطر ترس از مردم.

١٠ {ظاهر الإثم} أي المعلوم الحرمة من هذا وغيره {وباطنه} من كل ما فيه شبهة من الأقوال والأفعال والعقائد.
 (تفسير نظم الدرر.)

ظاهر الإثم یعنی آنچه از گناه که حرمت آن معلوم و بی تردید است و باطن آن هرآنچه از فعل و قول و اعتقاد که در آنها شبههی گناه بودن وجود دارد.

و تفاسیر زیادی که این استدلالها را تکرار کردهاند و تمام آنها آن را پاک کردن از شرک میدانند نه چیز دیگر و یا فرضیت برای طریقت.

\*عَوْفُ بْنُ مَالِكِ الأَشْجَعِيِّ. قَالَ: كُنّا عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ. تِسْعَقَأُوْثَمَانِيَةَأُوْسَبْعَةً. فَقَالَ: «أَلاثَبَايِعُونَ رَسُولَ اللّهِ؟»وَ كُنّا حَدِيثَ عَهْدٍ بِبَيْعَةٍ. فَقُلْنَا: قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ثُمِّ قَالَ: «أَلاَثَبَايِعُونَ رَسُولَ اللّهِ؟»فَقُلْنَا: قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ثُمِّ قَالَ: «عَلَى أَنْ تَعْبُدُوااللّهَ «أَلاَثَبَايِعُونَ رَسُولَ اللّهِ؟»قَالَ: هَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ بَعُونَ وَقُلْنَا: قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ؟»قَالَ: هَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ؟»فَقُلْمَ ثُبَايِعُك؟ قَالَ: «عَلَى أَنْ تَعْبُدُوااللّهَ وَلاَتَسْرَكُوا بِهِ شَيْئًا» فَلَقَدْ رَأَيْتُ بَعْضَ أُولِئِكَ النّفَرِ وَلاَتُسْرُكُوا بِهِ شَيْئًا» فَلَقَدْ رَأَيْتُ بَعْضَ أُولِئِكَ النّفَرِ يَسُقُطُ سَوْطُ أَحَدِهِمْ فَمَايَسْأَلُ أَحَداً يُنَاوِلُهُ إِيّاهُ. (صحيح مسلم ج٧ص١٢٠ سنن ابى داوود ج٥ص٥٥٥ – سنن الكبرى للبيهقى عَصْمُ عُصُرُهُ

از عوف بن مالک اشجعی کشت (انصاری): ما نزد رسول الله که بودیم و تعداد ما نه نفر یا هشت یا هفت نفر بود. پس رسول الله که فرمودند: آیا با رسول الله که بیعت نمی کنید؟ – یعنی بیایید و با من بیعت کنید – و ما جدیداً ایمان





آورده بودیم. پس جواب دادیم یا رسول الله ها ما که با شما بیعت کرده ایم؟ – این بیعت برای چیست؟ – باز حضرت تکرار کردند و گفتند: آیا با رسول الله ها بیعت نمی کنید؟ – یعنی بیایید و با من بیعت کنید –. پس جواب دادیم یا رسول الله ها ما که با شما بیعت کرده ایم؟ – این بیعت برای چیست؟ – باز حضرت تکرار کردند و گفتند: آیا با رسول الله بیعت نمی کنید؟ – یعنی بیایید و با من بیعت کنید –. ما دستمان را باز کردیم و گفتیم با شما بیعت کردیم. یا رسول الله بیعت نمی کنید؟ – یعنی بیایید و با من بیعت کنیم؟ حضرت کو فرمودند: بیعت بر اینکه الله بی را عبادت خواهید کرد و شرک نمی ورزید و نمازهای پنج گانه بر پا خواهید داشت و مطیع خواهید بود. در اینجا کلمه ای را آهسته به زبان آوردند و اینکه از مردم چیزی نخواهید. – راوی گوید – همانا من بعضی از آن بیعت کنندگان را بعداً می دیدم که تازیانه اش می افتاد – خودش بر اسب سوار بود – ولی از کسی نمی خواست که آن را به وی دهد.\*

اهل صوفیه که بیعت را سنّت میدانند بر همین حدیث مبارک استناد میکنند؛ زیرا اگر خوب روی آن فکر کنیم و درک کنیم، آن جمع صحابه عَنْهُ که با رسول الله علی بیعت میکنند همه دارای ایمان میباشند و همه نمازهای پنج گانه را انجام دادهاند و به الله علی نیز شرک نورزیدهاند.

جایی برای تأمّل: هدف این گروهها با فرض دانستن طریقت چیست؟ درست است که طریقت راهی بزرگ و شیرین برای رسیدن به الله ﷺ و رضای الله ﷺ است و به گفتهی الحاج مقصود آخوند یزدانی «رحمهٔ الله»: کسی که در طریقت وارد شود نان او پخته می شود (یعنی راه راست را پیش گرفته که رو به سعادت است) ولی رسول الله ﷺ و هیچ کدام از اصحاب کرام ﷺ فرض بودن آن را نگفتهاند و علمای بزرگی که در این منطقهی ما می زیستهاند، (مانند کسانی که قبلاً ذکرشان آمد و .....) هیچ کدام آن را فرض ندانستهاند و اگر کاری در حد فرض می بود به تواتر از تمام صحابه ﷺ و علماء نقل می شد. این هدف فقط می تواند این باشد که این گروهها به دنبال قوی کردن حزب خود و جمع کردن افراد برای قویتر کردن حزبشان هستند و با ترساندن مردم که این کار فرض است، می خواهند خود را دارای طرفداران زیاد نشان دهند تا مردم را به طرف خود کشیده و روز به روز حزب بازی و نفاق را در بین مردم ما رواج دهند. و منظور آنها طریقت نیست بلکه آنها تبعیت از خود و هوای خود را فرض می دانند و حتّی کسی که از پیر آنها صوفی نباشد را نیز کافر می دانند و آنها اصولی به دین اضافه کردهاند «به نام پیر من» که هر کس آن را قبول نکند شایسته مرگ است.

هیچ کدام از این گروهها دلشان به اسلام نمی سوزد و تمام آنها به فکر جیب خود هستند و با نفاق انداختن در بین مسلمانان، می خواهند مسلمانان را از همبستگی و وحدت نگاه دارند.

## قلب انسان مسلمان دارای نور است:

قرآن قلب کسانی را که مسلمان میشوند را دارای نور میداند و اسلام و هدایت را، نور مینامد.

\*أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ (٢٢). (سوره زمر آیه ۲۲)

آیا کسی که الله ﷺ دلش را بر اسلام گشوده و او در پرتو نور پروردگارش جای دارد، همانند کسی است که ایمان ندارد؟ پس وای بر سخت دلانی که یاد الله ﷺ در دلهایشان راه ندارد، که در گمراهی آشکار هستند.\*

این آیهی مبارکه قلب کسانی که به اسلام داخل میشوند را، دارای نور میداند.

این گروهها قلب کسانی را که در مجلس خود به رقص در نمی آیند را، بی نور و شیطانی می دانند!

این بی نور بودن چه معنی دارد؟ بی نور بودن قلب یعنی اسلام نداشتن و کافر بودن! آیا این افرادی که رقص نمی کنند کافر یا بی دین اند؟ و آیا مسلمانی، در این اعمال است؟





از الله ﷺ باید ترسید. کسانی که به این راهند خواه یا ناخواه کسانی را تصدیق میکنند که اسلام را در این اعمال ساخت دست خود خلاصه کردهاند و خود را برتر از دیگران میدانند و کسی را که رقص نمیکند را، خواه ناخواه کافر میدانند زیرا قرآن قلب کسانی را که مسلمان شدهاند را دارای نور میدانند و آنها آن را بی نور میدانند.

اگر مسلمانی به یک مسلمان دیگر کافر بگوید در حالی که آن فرد مسلمان است، آن حرف که به این مسلمان گفته به خود او برمی گردد (الله ﷺ ما را از گستاخی بر مسلمانان حفظ کند). و حضرت محمّد ﷺ کسانی را که لا اله الا الله می گفتند را از کشتن منع می کردند زیرا می گفتند که وظیفه ی من جاری ساختن کلمه ی توحید بر زبان آنها است.

\*أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله. (صحيح البخارى ج١ص١٧- مسلم ج١ ص١٨١)

رسول الله ﷺ: من مأمورم تا قتال كنم تا وقتى كه مردم بكويند (لا إله إلا الله) وقتى گفتند پس جان و مال آنها محترم است، مكر به حقّى كه بر گردن آنها واجب شود و حساب آنها بر الله ﷺ است.\*

و در مذهب امام ابوحنیفه عَنْهُ به کسانی که اهل قبله هستند نمی توان کافر یا مرتد خواند.

امید است که علمای ما با مطالعه ی این تحقیق جایگاه خود را بهتر درک کنند و بر وظیفه ی خود فایق آیند و در مقابل این گروه ها عکس العملی نشان دهند و اسلام را از دست این بدعت گذاران نجات دهند.

و وای بر حال علمایی که دانسته یا ندانسته و بدون تحقیق چنین گروههایی را تصدیق میکنند و خود را، یا وابسته به آنها میکنند یا آنکه در مقابلشان هیچ عکس العملی نشان نمیدهند؛ زیرا مردم عادی ندانسته به این راهند و آخوندها و علمای ما با این ادّعاء که عالم هستند و بدون تحقیق به این راهند.

\*ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ (٨). (سوره تكاثر آيه ٨)

سپس در آن روز همهی شما از نعمتهایی که داشته اید سؤال خواهید شد.\*

متأسفانه بزرگترین مشکل ما نیز همین آخوندها شدهاند؛ زیرا به این درجه نائل می شوند در حالی که حظ چندانی از علم نبردهاند و بیشتر برای رسیدن به مقام (بدون عمل نایل شدن به درجه ی اولیایی)، دین خود را به متاعی قلیل می فروشند. آیا به این فکر کردهاند که اگر یک صدم نیز احتمال بدعت بودن این عمل که در این تحقیق حدیثهای آن را آوردیم، که از شنیدن آنها، موهای بدن انسان سیخ سیخ می شود، برود، آیا باز هم طرفدار آن خواهند شد. و اگر دین بر ایشان مهم نیست پس چرا این ادّعا که عالم هستند را می کنند و بهتر آنکه، آن تاج رسول هر را از سر برداشته و راه اهل بدعت را بگیرند که نفاق از از هر کاری بدتر است.

و در این میان برخی علماء هستند که به یقین میدانند که افعال این گروه نارواست، ولی باز هم در برابر آنها ساکتند. وای بر این گروه، عالم بی عمل بودن یعنی همین و شامل حدیث رسول الله علی میشوند که بهترین گروه هم عالم است و بدترین نیز عالم، کسی که میداند و عمل نمی کند جزء بدترین گروههای انسانها هستند.

\*عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: من شر الناس ذو الوجهين: الذي يأيي هؤلاء بوجه، وهؤلاء بوجه. (مسند امام احمد ج٣ص٢٢٨ - سنن ابى داود ج٣١ص٢١٩ - موطا مالک ٤ص١١٠ - صحيح بخارى ج٣ص١٢٨٧)

بدترین مردم، دورویی است که با اینها به یک روی سخن گوید و با دیگری با روی دیگر.\*

\*قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: «إن الله لا يترع العلم من الناس بعد أن يعطيهم إياه، ولكن يذهب بالعلماء، كلما ذهب عالم ذهب بما معه من العلم، حتى يبقى من لا يعلم، فيتخذ الناس رؤساء جهالاً، فيستفتوا فيفتوا بغير علم، فيضلوا. (مسند امام احمد ج٢ص٢٢)

رسول الله ﷺ: الله ﷺ علم را از مردم نمی ستاند بعد از اینکه به آنها داده است بلکه علماء می روند و علم خود را نیز می برند تا اینکه کسانی که نمی دادند، می مانند و مردم رئیس های جاهل می گیرند پس از آنها اسفتاء می خواهند (در باره ی مسئله ای فتوا می خواهند)، پس آن ها به غیر علم فتوا می دهند پس گمراه می شوند. \*\*





\*ألا أخبركم بخير الناس وشر الناس؟ إن خير الناس رجل عمل في سبيل الله على ظهرفرسه أو على ظهر بعيره أو على قدميه حتى يأتيه الموت، وإن من شر الناس رجلاً فاجرا يقرأ كتاب الله لا يرعوى إلى شيء منه. (سنن النسائي الصغرى جعم ٣١٨ - مصنف ابن ابي شيبه ج٤ص٥٩٢)

از رسول الله على: آیا شما را خبر دهم از برترین و بدترین مردم؟ برترین مردم کسی است که با اسبش یا شترش یا که پیاده در راه الله عمل کند تا اینکه بمیرد و بدترین مردم کسی است که فاجر باشد و کتاب الله را بخواند و از آن پند نگیرد.\*

\*إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا أُولَئِكَ لَا خَلَاقَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُنَكِّرُهُمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٧٧). (سوره آل عمران آيه ٧٧)

کسانی که پیمان الله ﷺ را و سوگندهای خود را به بهای ناچیزی میفروشند، آنان را در آخرت بهرهای نیست، و الله ﷺ روز قیامت با آنان سخن نمی گوید، و به ایشان نمی نگرد، و پاکشان نمی گرداند، و عذابی دردناک خواهند داشت.\*

## فحشاء چیست؟

هر آنچه که شرع و عرف آن را ناپسند و ناروا داند از قبیل:

زنا – لواط – آمدن به زن از دبرش – ربا – ترک نماز – خیانت در امانت – دروغ ...

چه کسی به فحشاء امر می کند؟

طبق آیات محکم قرآن؛ شیطان به فحشاء امر می کند.

دلیل:

\* يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيَّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ (١٥٨) إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ (١٤٩). (سوره بقره آيه ١٤٩)

ای مردم، از آن چیزهای حلال و پاکیزه که در زمین است بخورید و پای به جای پای شیطان مگذارید که دشمن آشکار شماست (۱۶۸) او شما را به بدی و زشتی فرمان میدهد و میخواهد که درباره ی الله ﷺ چیزهایی بگویید که بدان آگاه نیستید (۱۶۹).\*

آيا الله ﷺ به فحشاء امر مي كند؟

خير. دليل:

\*وَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَ اللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ (٢٨). (سوره اعراف آيه ٢٨)

چون کار زشتی کنند، گویند: پدران خود را نیز چنین یافتهایم و الله ﷺ ما را بدان فرمان داده است. بگو: الله ﷺ به زشتکاری فرمان نمی دهد. چرا چیزهایی به الله ﷺ نسبت می دهید که نمی دانید؟\*

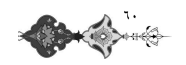
و طبق آیه قرائت شده کسانی هستند که وقتی فحشائی انجام میدهند می گویند که الله ﷺ به ما امر کرده است در حالی که قرآن به آنها جواب میدهد که الله ﷺ به فحشاء امر نخواهد کرد.

آیا راهی غیر از آنچه رسولالله علی و مؤمنان در دین میپیمایند، برای رسیدن به حق وجود دارد؟

خير. دليل:

\*وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا (١١٥). (سوره نساء آيه ١١٥)





هر که پس از آشکار شدن راه هدایت با پیامبر مخالفت ورزد و از شیوهای جز شیوه مؤمنان پیروی کند، بدان سوی که پسند اوست بگردانیمش و به جهنّمش افکنیم، و جهنّم سرانجام بدی است.

\* وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا (٣٢). (سوره اسراء آيه ٣٢)

و به زنا نزدیک مشوید. زنا، کاری زشت و شیوهای ناپسند است.

\*وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَالَمِينَ (٨٠). (سوره اعراف آيه ٨٠)

و لوط را فرستادیم. آنگاه به قوم خود گفت: چرا کاری زشت میکنید، که هیچ کس از مردم جهان پیش از شما نکرده است؟\*

\*حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَن قَالَ هَمَّامٌ أَخْبَرَنَا عَنْ قَتَادَةَ عَنْ عَمْرو بْن شُعَيْب عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ

أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ هِيَ اللُّوطِيَّةُ الصُّغْرَى يَعْنِي الرَّجُلَ يَأْتِي امْرَأَتَهُ فِي دُبُرِهَا. (مسند امام احمد ج ١٣ص ٢٥٧

- مصنف ابن ابی شیبه ج۳ ص۳۶۳ - السنن الکبری للبیهقی ج۷ص(۱۹۸

پیامبر ﷺ: اَن لوطی صغری است یعنی جماع به دبر زن.

\*الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٧٥). (سوره بقره آيه ٢٧٥)

آنان که ربا میخورند، در قیامت چون کسانی از قبر برمیخیزند که به افسون شیطان دیوانه شده باشند. و این به کیفر آن است که گفتند: ربا نیز چون معامله است. در حالی که الله هی معامله را حلال و ربا را حرام کرده است. هر کس که موعظه ی الله هی به او رسید و از رباخواری باز ایستاد، الله هی از گناهان پیشین او درگذرد و کارش به الله هی واگذار می شود. و آنان که بدان کار باز گردند، اهل جهنمند و جاودانه در آن خواهند بود. په

\* فَحَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا (٥٩). (سوره مريم آيه ٥٩)

سپس کسانی جانشین اینان شدند که نماز را ضایع گذاشتند و پیرو شهوات گردیدند و به زودی به غی خواهند افتاد.\*

\*يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٢٧) وَاعْلَمُوا أَنْمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَأَنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ (٢٨). (سوره انفال آيه ٢٨)

ای کسانی که ایمان آوردهاید، میدانید که نباید به الله ﷺ و پیامبر ﷺ خیانت کنید و در امانت خیانت ورزید. (۲۷) بدانید که داراییها و فرزندان وسیله آزمایش شمایند و پاداش بزرگ در نزد الله ﷺ است (۲۸).\*

# 11 **\*\*\***

## احسان المحسن بإحسان خاتم الانبياء



## سخن ياياني:

برادران و علمای عزیز، حال که تمام استدلالها را، هر چند با کاستی فراوان به شما رسانیدیم و اینکه مطالب در این مورد خیلی بیشتر است ولی برای دوری از تکلّف و خستگی خواننده آنها را خلاصه کردیم، باشد تا استدلالی برای اهل علم شود و حال از شما بزرگان خواهشمندیم تا جایی که امکان دارد به دفاع از اسلام برخیزیم و در برابر بدعات متّحد شویم و نگذاریم کسانی بی علم جای بزرگان و علمای ما را بگیرند. بیایید همانند رسول الله علی و صحابه متّخه باشیم و از بدعتها دوری کنیم و راه آنها را در پیش گیریم و متعصّب نباشیم؛ زیرا همانطور که گفتیم تعصّب بی جا ما را از توبه در برابر الله به باز می دارد و تعصّبی که مخالف شریعت باشد کاملاً از شیطان است. بیایید اگر به راه راستیم، مطمئن تر قدم برداریم و امر به معروف و نهی از منکر کنیم تا ملّت خود را هدایت کنیم و اگر طرفدار این گروهها هستیم و آنها را تصدیق کرده ایم، توبه کنیم که آدم (ع) یک بار گناه کرد و توبه کرد و بخشیده شد ولی شیطان گناه کرد ولی

\*قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسنًا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَلْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ (٨٨). (سوره هود آيه ٨٨)

گفت: ای قوم من، چه می گویید اگر با من، از جانب پروردگارم حجّتی باشد و او مرا رزقی نیکو عطا کرده باشد؟ اگر شما را نهی می کنم برای آن نیست که خود سودی ببرم. تا آنجا که بتوانم قصدی جز به صلاح آوردنتان ندارم. توفیق من تنها با الله ﷺ است. به او توکّل کردهام و به درگاه او روی می آورم.\*

\*وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. \*





## منابع و مأخذ:

## 💠 قرآن کریم.

- ۱- الإبانة الكبرى (ابن بطه): أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمدان العُكْبَرى المعروف بابن بَطَّة العكبرى (المتوفى: ۳۸۷هـ). المحقق: رضا معطى، وعثمان الأثيوبي، ويوسف الوابل. الناشر: دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض. عدد الأجزاء: ٩
- ٢- ايسر التفاسير الجزايرى: جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو بكر الجزائرى. الناشر: مكتبة العلوم والحكم،
   المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية. الطبعة: الخامسة، ١٣٢٣هـ/٢٠٠٣م. عدد الأجزاء: ۵
  - ٣- اعتصام شاطبی: إبراهیم بن موسی بن محمد اللخمی الغرناطی الشهیر بالشاطبی (المتوفی: ٧٩٠هـ).
     تحقیق: سلیم بن عید الهلالی. الناشر: دار ابن عفان، السعودیهٔ. الطبعهٔ: الأولی، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م. عدد الأجزاء: ١
- ۴- أنوار البروق فى أنواع الفروق: أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكى الشهير بالقرافى
   (المتوفى: ۶۸۴هـ). الناشر: عالم الكتب. الطبعة: بدون طبعة وبدون تاريخ. عدد الأجزاء: ۴
- ۵- الانصاف: علاء الدين أبو الحسن على بن سليمان المرداوى الدمشقى الصالحى الحنبلى (المتوفى: ۸۸۵هـ). الناشر: دار إحياء التراث العربى. الطبعة: الثانية بدون تاريخ. عدد الأجزاء: ۱۲
- البحر الرائق شرح كنز الدقائق: زين الدين بن إبراهيم بن محمد، المعروف بابن نجيم المصرى (المتوفى: ٩٧٠هـ).
   وفى آخره: تكملهٔ البحر الرائق لمحمد بن حسين بن على الطورى الحنفى القادرى (ت بعد ١١٣٨ هـ). وبالحاشيه:
   منحهٔ الخالق لابن عابدين. الناشر: دار الكتاب الإسلامى. الطبعه: الثانية بدون تاريخ. عدد الأجزاء: ٨
- ٧- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: علاء الدين، أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي (المتوفى: ۵۸۷هـ).
   الناشر: دار الكتب العلمية. الطبعة: الثانية، ۱۴۰۶هـ ۱۹۸۶م. عدد الأجزاء: ٧
- ٨- تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق: عثمان بن على بن محجن البارعي، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى: ٧٤٣ هـ).
   الحاشية: شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشَّلْبِيُّ (المتوفى: ١٠٢١ هـ).
   الناشر: المطبعة الكبري الأميرية بولاق، القاهرة. الطبعة: الأولى، ١٣١٣ هـ
- ٩- الترغيب و الترهيب: عبد العظيم بن عبد القوى بن عبد الله، أبو محمد، زكى الدين المنذرى (المتوفى: ٣٥٠هـ).
   المحقق: إبراهيم شمس الدين. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة: الأولى، ١٤١٧. عدد الأجزاء: ٣
- ۱۰ تذكرهٔ المحبين في أسماء سيد المرسلين: محمد بن قاسم الأنصاري المالكي ابن الرصاع أبو عبدالله فقيه أصولي متكلم. عدد المجلدات: ٢
- ۱۱- التعريفات جرجانى: على بن محمد بن على الزين الشريف الجرجانى (المتوفى: ۸۱۶هـ). المحقق: ضبطه وصححه جماعه من العلماء بإشراف الناشر. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت -لبنان. الطبعة: الأولى ۱۴۰۳هـ -۱۹۸۳م. عدد الأجزاء: ۱
- ۱۲- التعرف لمذهب التصوّف: أبو بكر محمد بن أبى إسحاق بن إبراهيم بن يعقوب الكلاباذى البخارى الحنفى (المتوفى: ٣٨٠هــ). الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. سنة النشر: ... . عدد الأجزاء: ١
- ۱۳ تفسير ابن كثير: تفسير القرآن العظيم: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشى البصرى ثم الدمشقى (المتوفى: ۴۷۷هــ). المحقق: سامى بن محمد سلامة. الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع. الطبعة: الثانية ۱۹۲۰هـ ۱۹۹۹ م. عدد الأحزاء: ۸
- ۱۴-تفسير طبرى: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملى، أبو جعفر الطبرى (المتوفى: ۳۱۰هـ). المحقق: أحمد محمد شاكر. الناشر: مؤسسة الرسالة. الطبعة: الأولى، ۱۴۲۰ هـ - ۲۰۰۰ م. عدد الأجزاء: ۲۴





- ۱۵- تفسير الاًلوسى: شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسينى الألوسى (المتوفى: ۱۲۷۰هـ). المحقق: على عبد البارى عطيه. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة: الأولى، ۱۴۱۵ هـ. عدد الأجزاء: ۱۶ (۱۵ ومجلد فهارس)
- ١٤- تفسير البحر المحيط: أبو حيان محمد بن يوسف بن على بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي (المتوفى:
   ١٤٢٥هـ). المحقق: صدقى محمد جميل. الناشر: دار الفكر بيروت. الطبعة: ١٤٢٠ هـ
  - ١٧ تفسير فتح القدير: محمد بن على بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ١٢٥٠هـ).
    - الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت. الطبعة: الأولى ١۴١٣ هـ
- ۱۸-تفسير البقاعي (نظم الدرر في تناسب الآيات والسور): إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن على بن أبي بكر البقاعي (المتوفي: ۸۸۵هـ). الناشر: دار الكتاب الإسلامي، القاهرة. عدد الأجزاء: ۲۲
- ۱۹-تفسير لباب التأويل في معالم التنزيل (تفسير الخازن): علاء الدين على بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحى أبو الحسن، المعروف بالخازن (المتوفى: ۷۴۱هـ). المحقق: تصحيح محمد على شاهين. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة: الأولى ۱۴۱۵ هـ. عدد المجلدات: ۲۰
- -۲- شمس الدين، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي (المتوفى: ٩٧٧هـ). الناشر: مطبعه بولاق (الأميرية) القاهرة. عام النشر: ١٢٨٥ هـ . عدد الأجزاء: ۴
- ٢١ تفسير النسفى: أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفى (المتوفى: ٧١٠هـ). حققه وخرج أحاديثه: يوسف على بديوى. راجعه وقدم له: محيى الدين ديب مستو. الناشر: دار الكلم الطيب، بيروت. الطبعة: الأولى،
   ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م. عدد الأجزاء: ٣.
- ۲۲− تفسير الدر المنثور: عبد الرحمن بن أبى بكر، جلال الدين السيوطى (المتوفى: ٩١١هـ). الناشر: دار الفكر بيروت. عدد الأجزاء: ٨
- 7۳-تفسير البحر المديد ابن عجيبه: أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدى بن عجيبة الحسنى الأنجرى الفاسى الصوفى (المتوفى: ١٢٢۴هـ). المحقق: أحمد عبد الله القرشى رسلان. الناشر: الدكتور حسن عباس زكى القاهرة. الطبعة: ١٢١٩ هـ
- ٢٢- تفسير الوسيط لطنطاوى: محمد سيد طنطاوى. الناشر: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة.
   الطبعة: الأولى. تاريخ النشر: أجزاء ١ ٣: يناير ١٩٩٧ و جزء ١٤: يوليو ١٩٩٧ و جزء ١٤: يونيو ١٩٩٧ و أجزاء ٤ ٧: يناير ١٩٩٨ و أجزاء ٨ ١٤: فبراير ١٩٩٨ و جزء ١٤: مارس ١٩٩٨
- 70- تفسير المحرز الوجيز ابن عطيه: أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطيهٔ الأندلسى المحاربي (المتوفى: ۵۴۲هـ). المحقق: عبد السلام عبد الشافى محمد. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة: الأولى ۱۴۲۲ هـ
- 78 تفسير القرآن لعبدالرزاق الصنعانى: أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميرى اليمانى الصنعانى (المتوفى:
   711هـ). الناشر: دار الكتب العلمية. دراسة وتحقيق: د. محمود محمد عبده. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة: الأولى، سنة ١٤٩١هـ. عدد الأجزاء: ٣.
- ۲۷- تفسير قرطبى: أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبى بكر بن فرح الأنصارى الخزرجى شمس الدين القرطبى (المتوفى : ۱۳۸۴هـ). تحقيق : أحمد البردونى وإبراهيم أطفيش. الناشر : دار الكتب المصرية القاهرة. الطبعة : الثانية، ۱۳۸۴هـ ۱۹۶۴ م. عدد الأجزاء : ۲۰ جزءا (في ۱۰ مجلدات)
- ٢٨- تفسير اضواء البيان: محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكنى الشنقيطى (المتوفى: ١٣٩٣هـ). الناشر:
   دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت لبنان. عام النشر: ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ مـ
- 79- تفسير روح البيان (تفسير حقى): إسماعيل حقى بن مصطفى الإستانبولى الحنفى الخلوتى , المولى أبو الفداء (المتوفى: ١٦٢٧هـ). الناشر: دار الفكر بيروت





- ٣٠- تفسير رازى: أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمى الرازى الملقب بفخر الدين الرازى خطيب الري (المتوفى: ٤٠٤هـ). الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت. الطبعة: الثالثة ١۴٢٠ هـ
- ٣١- تفسير شوكانى: محمد بن على بن محمد بن عبد الله الشوكانى اليمنى (المتوفى: ١٢٥٠هـ). الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت. الطبعة: الأولى ١٤١٢ هـ
- ٣٢- تفسير سمرقندي: أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي (المتوفى: ٣٧٣هـ). عدد المجلدات: ٣
- ٣٣- تفسير ابن عباس: لعبد الله بن عباس رضى الله عنهما (المتوفى: ٤٨هــ). جمعه: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (المتوفى: ٨١٧هــ). الناشر: دار الكتب العلمية لبنان. عدد الأجزاء: ١
- ٣٣-تفسير اللباب: أبو حفص سراج الدين عمر بن على بن عادل الحنبلى الدمشقى النعمانى (المتوفى: ٧٧٥هـ). المحقق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ على محمد معوض. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت / لبنان. الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ -١٩٩٨م. عدد الأجزاء: ٢٠
- ۳۵- جامع المسانيد و المراسيل: عبدالرحمن بن أبى بكر بن محمد ابن همام الخضيرى السيوطى، جلال الدين: إمام حافظ مؤرخ أديب. الناشر: دارالكتب العلميه. عدد المجلدات: ٣
- 77- حاشيهى رد المختار (رد المختار): ابن عابدين، محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز عابدين الدمشقى الحنفى (المتوفى: ١٢٥٢هــ). الناشر: دار الفكر -بيروت. الطبعة: الثانية، ١٤١٢هــ ١٩٩٢م. عدد الأجزاء: ۶
- ٣٧-الخلال: أبو بكر أحمد بن محمد بن هارون بن يزيد الخُلَّال البغدادى الحنبلى (المتوفى: ٣١١هـ). تحقيق: الدكتور يحيى مراد. الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان. الطبعة: الأولى، ١۴٢۴ هـ ٢٠٠٣ م. عدد الأجزاء: ١
- ٣٨- سير أعلام النبلاء: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبى (تركمانى الاصل) (المتوفى: ٧٤٨هـ). الناشر: دار الحديث- القاهرة. الطبعة: ١٨٢هـ-٢٠٠۶م. عدد الأجزاء: ١٨
- ٣٩- سنن ابى داوود: أبو داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدى السَّجِسْتانى (المتوفى: ٢٧٥هـ). المحقق: محمد محيى الدين عبد الحميد. الناشر: المكتبة العصرية، صيدا بيروت. عدد الأجزاء: ٢
- ۴۰ سنن الكبرى للبيهقى: أحمد بن الحسين بن على بن موسى الخُسْرَوْجِردى الخراسانى، أبو بكر البيهقى (المتوفى: ۴۵۸هـ). المحقق: محمد عبد القادر عطا. الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان. الطبعة: الثالثة، ۱۴۲۴ هـ ۲۰۰۳
- ۴۱ سنن ابن ماجه: ابن ماجه أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، وماجه اسم أبيه يزيد (المتوفى: ۲۷۳هـ). تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي. الناشر: دار إحياء الكتب العربية فيصل عيسى البابي الحلبي. عدد الأجزاء: ٢
- ۴۲- سنن نسائى الكبرى: أبو عبدالرحمن أحمد بن شعيب بن على الخراسانى، النسائى (المتوفى: ٣٠٣هـ). المحقق: حسن عبدالمنعم شلبى. الناشر: مؤسسهٔ الرسالهٔ بيروت. الطبعهٔ: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م. عدد الأجزاء: (١٠ و ٢ فهارس)
- ٣٣- سنن الترمذى: محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذى، أبو عيسى (المتوفى: ٢٧٩هـ). تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر (جـ ١، ٢) و محمد فؤاد عبد الباقى (جـ ٣) و إبراهيم عطوة عوض المدرس فى الأزهر الشريف (جـ ٣، ۵). الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى مصر. الطبعة: الثانية، ١٣٩٥ هـ ١٩٧٥ م. عدد الأجزاء: ۵ أجزاء
- ۴۴- سنن النسائى الصغرى: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن على الخراسانى، النسائى (المتوفى: ٣٠٣هـ). تحقيق: عبد الفتاح أبو غده. الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب. الطبعة: الثانية، ١٩٨۶ ١٩٨٤. عدد الأجزاء: ٨
- 40- شرح الوقایه: علی بن سلطان محمد، نورالدین المّلا الهروی القاری: فقیه حنفی، من صدور العلم فی عصره. الناشر: دار الایمان/دمشق. تاریخ الاصدار: ۱۸۹۷. عدد المجلدات: ۴





- ۴۶– شرح التلويح على التوضيح: سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (المتوفى: ۷۹۳هـ). الناشر: مكتبهٔ صبيح بمصر. الطبعهٔ: بدون طبعهٔ وبدون تاريخ. عدد الأجزاء: ۲
- ۴۷- شعب الايمان للبيهقى: أحمد بن الحسين بن على بن موسى الخُسْرُوْجِردى الخراسانى، أبو بكر البيهقى (المتوفى: ۴۵۸هـ). حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: الدكتور عبد العلى عبد الحميد حامد. أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندوى، صاحب الدار السلفية ببومباى الهند. الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباى بالهند. الطبعة: الأولى، ۱۴۲۳ هـ ۲۰۰۳ م. عدد الأجزاء: ۱۴ (۱۳، ومجلد للفهارس)
- ۴۸- شهرستانی: أبوالفتح محمد بن أبی القاسم عبدالكريم بن أبی بكر أحمد الشهرستانی؛ كان إماما مبرزا فقیها تفقه علی أحمد الخوافی.
- 99- صحيح البخارى: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخارى الجعفى. المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر. الناشر: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقى). الطبعة: الأولى، ١٣٢٢هـ . عدد الأجزاء: ٩
- ۵۰ صحیح مسلم: مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشیری النیسابوری (المتوفی: ۲۶۱هـ). المحقق: محمد فؤاد عبد الباقی. الناشر: دار إحیاء التراث العربی بیروت. عدد الأجزاء: ۵
- ۵۱- صحيح ابن خزيمه: أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمه بن المغيره بن صالح بن بكر السلمى النيسابورى (المتوفى: ۳۱ هـ). المحقق: د. محمد مصطفى الأعظمى. الناشر: المكتب الإسلامى بيروت. عدد الأجزاء: ۴
- ۵۲ صحيح ابن حبان: محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمى، أبو حاتم، الدارمى، البُستى (المتوفى: ۳۵۴هـ). المحقق: شعيب الأرنؤوط. الناشر: مؤسسهٔ الرسالهٔ بيروت. الطبعهٔ: الثانيهُ، ۱۴۱۴ ۱۹۹۳. عدد الأجزاء: ۱۸ (۱۷ جزء ومجلد فهارس)
- ۵۳ طبقات الاولياء: ابن الملقن سراج الدين أبو حفص عمر بن على بن أحمد الشافعى المصرى (المتوفى: ۸۰۴هـ). بتحقيق: نور الدين شريبه من علماء الأزهر. الناشر: مكتبهٔ الخانجى، بالقاهرهٔ. الطبعهٔ: الثانيهُ، ۱۴۱۵ هـ ۱۹۹۴ م. عدد الأحزاء: ۱
- ۵۴-غرائب القرآن (تفسير النيسابورى): نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمى النيسابورى (المتوفى: ۸۵۰هـ). المحقق: الشيخ زكريا عميرات. الناشر: دار الكتب العلميه بيروت. الطبعة: الأولى ۱۴۱۶ هـ
- ۵۵ عذاء الالباب شرح منظومهٔ الآداب: شمس الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي (المتوفى : ١٨٨٨هـ). الناشر : مؤسسهٔ قرطبهٔ مصر. الطبعهٔ : الثانية، ١٤١٢ هـ / ١٩٩٣م. عدد الأجزاء : ٢
- ۵۶- الفتح الكبير: عبد الرحمن بن أبى بكر، جلال الدين السيوطى (المتوفى: ٩١١هـ). المحقق: يوسف النبهاني. الناشر: دار الفكر بيروت / لبنان. الطبعة: الأولى، ١٣٢٣هـ ٢٠٠٣م. عدد الأجزاء: ٣.
- ۵۷ فتاوى ابن حجر الهيثمى: أحمد بن محمد بن على بن حجر الهيتمى السعدى الأنصارى، شهاب الدين شيخ الإسلام، أبوالعباس: فقيه باحث مصرى. الناشر: دار الفكر. تاريخ الاصدار: ١٩٨٣. عدد المجلدات: ۴
- ۵۸ فتح الربانی عبدالقادر گیلانی: تالیف: امام عبدالقادر گیلانی. ترجمه: محمد جعفر مهدوی. نشر احسان چاپ اول زمستان ۶۹
- ۵۹- الفروع: محمد بن مفلح بن محمد بن مفرج، أبو عبد الله، شمس الدين المقدسى الرامينى ثم الصالحى الحنبلى (المتوفى: ۷۶۳هـ). المحقق: عبد الله بن عبد المحسن التركى. الناشر: مؤسسة الرسالة. الطبعة: الأولى ۱۴۲۴ هـ (المتوفى: ۲۰۰۳ مـ . عدد الأجزاء: ۱۱





- -8-قاموس المحيط: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (المتوفى: ١٨١٧هـ). تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي. الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان. الطبعة: الثامنة، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٥ م. عدد الأجزاء: ١
- ١٩٨٨ هـ = ١٩٨٨ م.
   ١١ م. عدد الأجزاء: ١
- 97- قواعد الأحكام في مصالح الأنام: أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي، الملقب بسلطان العلماء (المتوفى: ٩٤٠هـ). راجعه وعلق عليه: طه عبد الرؤوف سعد. الناشر: مكتبهٔ الكليات الأزهرية القاهرة. (وصورتها دور عدهٔ مثل: دار الكتب العلمية بيروت، ودار أم القرى القاهرة). طبعهٔ: جديدهٔ مضبوطهٔ منقحهٔ، ١٤٩٢ هـ ١٩٩١ م. عدد الأجزاء: ٢
- ۶۳-لسان العرب: محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصارى الرويفعى الإفريقى (المتوفى: ١٨١هــ). الناشر: دار صادر بيروت. الطبعة: الثالثة ١٣١٣ هـ . عدد الأجزاء: ١٥
- ۶۴ مستدرك على الصحيحين: أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبى الطهمانى النيسابورى المعروف بابن البيع (المتوفى: ۴۰۵هـ). تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة: الأولى، ۱۴۱۱ ۱۹۹۰. عدد الأجزاء: ۴
- 96- مسند امام احمد: أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ٢٤١هـ). المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون. إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي. الناشر: مؤسسة الرسالة. الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م
- 98- مسند الشاميين: سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمى الشامى، أبو القاسم الطبرانى (المتوفى: ٣٤٠هـ). المحقق: حمدى بن عبدالمجيد السلفى. الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت. الطبعة: الأولى، ١٩٨٥ ١٩٨٨. عدد الأجزاء: ۴
- 9۷- المسند الجامع: عبدالعزيز بن عبدالسلام بن أبى القاسم بن الحسن السلمى الدمشقى، عزالدين الملقب بسلطان العلماء و بائع الملوك. عدد المجلدات: ١
- ۶۸ مسند الحارث: عبدالعزيز بن عبدالسلام بن أبى القاسم بن الحسن السلمى الدمشقى، عزالدين الملقب بسلطان العلماء و بائع الملوك. عدد المجلدات: ١
- 99- مشكاة المصابيح: محمد بن عبد الله الخطيب العمرى، أبو عبد الله، ولى الدين، التبريزى (المتوفى: ٧٤١هـ). المحقق: محمد ناصر الدين الألباني. الناشر: المكتب الإسلامي بيروت. الطبعة: الثالثة، ١٩٨٨. عدد الأجزاء: ٣
- ٧٠- مصنف ابن ابى شيبه: أبو بكر بن أبى شيبه، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستى العبسى (المتوفى:
   ٣٢٥هـ). المحقق: كمال يوسف الحوت. الناشر: مكتبهٔ الرشد الرياض. الطبعه: الأولى، ١٤٠٩. عدد الأجزاء: ٧
- ٧١- مصباح الزجاجه: أبو العباس شهاب الدين أحمد بن أبى بكر بن إسماعيل بن سليم بن قايماز بن عثمان البوصيرى الكنانى الشافعى (المتوفى: ٨٤٠هـ). المحقق: محمد المنتقى الكشناوى. الناشر: دار العربية بيروت. الطبعة: الثانية، ١٤٠٣ هـ. عدد الأجزاء: ٢
- مختصر التفسير البغوى المسمى بمعالم التنزيل: عبد الله بن أحمد بن على الزيد. الناشر: دار السلام للنشر والتوزيع الرياض. الطبعة: الأولى، ١٠٤٥هـ. عدد الأجزاء: ١. عدد الصفحات: ١٠٤٠
- ٧٣- مراح لبيد: محمد بن عمر نووى الجاوى البنتنى إقليما، التنارى بلدا (المتوفى: ١٣١٤هـ). المحقق: محمد أمين الصناوى. الناشر: دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة: الأولى ١٤١٧ هـ
- ٧٢ مرقاة المفاتيح: على بن (سلطان) محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروى القارى (المتوفى: ١٠١٤هـ). الناشر: دار
   الفكر، بيروت لبنان. الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م. عدد الأجزاء: ٩





- ٧٥- معجم لغهٔ الفقهاء: محمد رواس قلعجى حامد صادق قنيبى. الناشر: دار النفائس للطباعهٔ والنشر والتوزيع. الطبعه: الثانيهُ، ١٩٠٨ هـ - ١٩٨٨ م
- ٧٧- مختار الصحاح: زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبى بكر بن عبد القادر الحنفى الرازى (المتوفى: ۶۶۶هـ). المحقق: يوسف الشيخ محمد. الناشر: المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا. الطبعة: الخامسة، ١٩٢٠هـ / ١٩٩٩م. عدد الأجزاء: ١
- ٧٧- معجم الطبرانى الكبير: سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمى الشامى، أبو القاسم الطبرانى (المتوفى: ٣٥٠هــ). المحقق: حمدى بن عبد المجيد السلفى. دار النشر: مكتبهٔ ابن تيميهٔ القاهرهٔ. الطبعهُ: الثانيهُ. عدد الأجزاء:٢٥
- ٧٨- المنثور في القواعد: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفي: ٧٩٣هـ). الناشر: وزارة الأوقاف الكويتية. الطبعة: الثانية، ١٩٠٥هـ ١٩٨٨م. عدد الأجزاء: ٣
- ٧٩- المغرب في ترتيب المعرب: ناصر بن عبد السيد أبي المكارم ابن على، أبو الفتح، برهان الدين الخوارزمي المُطَرِّزِيّ (المتوفى: ١٠هـ). الناشر: دار الكتاب العربي. الطبعة: بدون طبعة وبدون تاريخ. عدد الأجزاء: ١
- ٨٠ المخصص في اللغة ابن سيده: أبو الحسن على بن إسماعيل بن سيده المرسى (المتوفى: ٩٥٨هـ)
   المحقق: خليل إبراهم جفال. الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت. الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩۶م. عدد الأجزاء:
- ٨١− معاهد التنصيص على شواهد التلخيص: عبد الرحيم بن عبد الرحمن بن أحمد، أبو الفتح العباسى (المتوفى: ٩۶٣هـ). المحقق: محمد محيى الدين عبد الحميد. الناشر: عالم الكتب بيروت. عدد الأجزاء: ٢ في مجلد واحد
- ٨٢-موطا مالك: مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحى المدنى (المتوفى: ١٧٩هـ). المحقق: محمد مصطفى الأعظمى. الناشر: مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان للأعمال الخيرية والإنسانية أبو ظبى الإمارات. الطبعة: الأولى، ١٣٢٥ هـ ٢٠٠٣ م. عدد الأجزاء: ٨ (منهم مجلد للمقدمة، و ٣ للفهارس)